

يَمْلَى لَا يَبْلُغُ



## دُعْوَةٌ

# الشِّيخُ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ

بَيْنَ الْمُعَارِضِينَ وَالْمُنْصَفِينَ وَالْمُؤْيِدِينَ

إِعْدَادٌ

مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ زَيْنُ

الْمَدْرَسَةُ فِي دَارِ الْحَدِيثِ الْمَنِيرِيَّةِ بِكَلَّةِ الْكَرِيمَةِ

رَفِعُ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْجَنْوِيُّ  
أَسْلَمَ اللَّهُ الْفَرْوَانَ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

دُعَوةُ  
الشِّيخِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ  
بَيْنَ الْمُعَارِضِينَ وَالْمُؤْيِدِينَ الْمُنْصَفِينَ

إِعْدَادُ  
مُحَمَّدِ بْنِ جَمِيلِ زَيْنِو  
الْمَدْرُسُ فِي دَارِ الْحَدِيثِ الْخَيْرِيَّةِ

الطبعة الثانية

حقوق الطبع غير محفوظة  
ولكل مسلم حق الطبع

سمحت بطبعه مديرية المطبوعات

ص.ب : ٦٠١

إذا أردت أن يكون لك الأجر في حياتك وبعد موتك ، فاطبع هذا الكتاب ، أو ساهم في طبعه ، واتصل بالمؤلف ليساعدك على الطبع بأرخص سعر ممكن ويرسل لك نسخة مزيدة ومنقحة .

هاتف البيت : ٥٥٦١٨٢٧ مكة

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ رُورِ  
 أَنفُسِنَا وَسَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا ، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَّهُ ، وَمَنْ يُضْلِلُ  
 فَلَا هَادِيٌ لَّهُ ؛ وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ،  
 وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ .

أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ النَّاسَ اخْتَلَفُوا فِي مَفْهُومِ هَذِهِ الدُّعَوَةِ :

- ١ - يَرِى الْبَعْضُ أَنَّهَا مَذَهَبٌ خَامِسٌ خَارِجٌ عَلَى الْمَذَاهِبِ الْأَرْبَعَةِ !
- ٢ - وَفَرِيقٌ آخَرٌ يَرِى أَنَّهُمْ لَا يُحِبُّونَ الرَّسُولَ ﷺ وَالْأُولِيَاءِ .
- ٣ - وَيَرِى آخَرُونَ أَنَّ الْوَهَابِيَّينَ مُتَشَدِّدُونَ يَكْفِرُونَ الْمُسْلِمِينَ .
- ٤ - وَذَهَبَ كَثِيرٌ مِّنَ الْعُلَمَاءِ إِلَى أَنَّ هَذِهِ الدُّعَوَةَ سَلْفِيَّةٌ تَرْجِعُ إِلَى  
 الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ فِي عَقِيدَتِهَا وَجَمِيعِ أَمْرِهَا ، وَتَنْكِرُ الْبَدْعَ فِي الدِّينِ .  
 وَسَبَّابَيْنَ فِي هَذِهِ الرِّسَالَةِ الصَّحِيحَ مِنَ الْأَقْوَالِ بِالدَّلِيلِ وَالْبَرْهَانِ  
 وَأَقْوَالِ الْعُلَمَاءِ الْمُنْصَفِينَ ، وَأَنَّ الْمُسْلِمَ الْعَاقِلَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْرِفَ  
 حَقِيقَتَهَا وَجَبَ عَلَيْهِ الرَّجُوعُ إِلَى كِتَابِهَا لَا إِلَى أَقْوَالِ أَعْدَائِهَا  
 لِيَكُونَ عَادِلًاً فِي حَكْمِهِ ، عَمَلاً بِقَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى :

﴿ وَلَا يَحْرُمْنَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوا إِنَّ الْعَدْلَ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ﴾  
 وَقَوْلُهُ ﷺ : « كَفِى بِالْمَرءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ ». »

« رواه مسلم في مقدمته »

وَاللَّهُ أَسْأَلُ أَنْ يَنْفَعَ بِهَا الْمُسْلِمِينَ وَيَجْعَلَهَا خَالِصَةً لِوَجْهِهِ الْكَرِيمِ .

## ما معنى وهابي ؟

اعتقد الناس أن يُطلقوا كلمة وهابي على كل من يخالف عاداتهم ومعتقداتهم ويدعهم ، ولو كانت هذه المعتقدات فاسدة ، تخالف القرآن الكريم ، والأحاديث الصحيحة ؛ ولا سيما الدعوة إلى التوحيد ودعاة الله وحده دون سواه .

كنت أقرأ على شيخ حديث ابن عباس في الأربعين النووية ، وهو قوله عليه السلام : «إذا سألت فأسألي الله ، وإذا استعنْ فاستعنْ بالله» .

«رواه الترمذى وقال حسن صحيح»

فأعجبني شرح النووي حين قال :

«ثم إن كانت الحاجة التي يسألها ، لم تجر العادة بجريانها على أيدي خلقه ، كطلب الهدایة والعلم .. وشفاء المرض وحصول العافية سأله رب ذلك ، وأما سؤال الخلق والاعتماد عليهم فمذموم» .

فقلت للشيخ هذا الحديث وشرحه يفيد عدم جواز الاستعانة بغير الله ، فقال لي : بل تجوز ! ! قلت وما دليلك ؟ فغضب الشيخ وصاح قائلاً : إن عمتي تقول يا شيخ سعد ( وهو مدفون في مسجده تستعين به ) ، فأقول لها: يا عمتي وهل ينفعك الشيخ سعد ؟ فتقول : أدعوه فيتدخل على الله فيشفيني ! !

قلت له : إنك رجل عالم قضيت عمرك في قراءة الكتب ، ثم تأخذ عقيدتك من عمتك الجاهلة ! فقال لي عندك أفكار وهابية أنت تذهب للعمراء وتأتي بكتب وهابية !!

وكنت لا أعرف شيئاً عن الوهابية إلا ما أسمعه من المشايخ : فيقولون عنهم : الوهابيون مخالفون للناس لا يؤمنون بالأولياء وكراماتهم ، ولا يحبون الرسول ، وغيرها من الاتهامات الكاذبة ! فقلت في نفسي إذا كانت الوهابية تؤمن بالاستعانة بالله وحده ، وأن الشافى هو الله وحده ، فيجب أن أتعرف عليها .

سألت عن جماعتها فقالوا لهم مكان يجتمعون فيه مساء الخميس ، لإلقاء دروس في التفسير والحديث والفقه ، فذهبت إليهم مع أولادي وبعض الشباب المثقف ، فدخلنا غرفة كبيرة ، وجلسنا ننتظر الدرس ، وبعد فترة دخل علينا شيخ كبير السن ، فسلم علينا وصافحنا جميعاً مبتدئاً بيمنيه ، ثم جلس على مقعد ، ولم يقم له أحد ، فقلت في نفسي : هذا شيخ متواضع لا يحب القيام .

بدأ الشيخ الدرس بقوله : إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره . إلى آخر الخطبة التي كان الرسول ﷺ يفتح بها خطبه ودروسه ، ويتكلّم باللغة العربية الفصحى ، ويورد الأحاديث ، ويبين صحتها وراوياها ، ويصلّي على النبي ﷺ كلما ذكر اسمه ؛ وأخيراً وجهت له الأسئلة المكتوبة على الأوراق ، فكان يجيب عليها بالدليل من القرآن

والسنة ، ويناقشه بعض الحاضرين فلا يرد سائلاً ، وقد قال في آخر درسه : الحمد لله على أننا مسلمون وسلفيون ، وبعض الناس : يقولون: إننا وهابيون ، فهذا تنازع بالألقاب ، وقد نهانا الله عن هذا بقوله : ﴿ ولا تنازعوا بالألقاب ﴾ . «سورة الحجرات»

وقد يأْتُهموا الإمام الشافعي بالرفض فرداً عليهم قائلًا :  
 إِنْ كَانَ رَفِضَاً حُبُّ آلِ مُحَمَّدٍ فَلِيَشْهُدْ الثَّقَلَانِ أَنِّي رَافِضٌ  
 وَنَحْنُ نَرُدُّ عَلَى مَنْ يَتَهَمَّنَا بِالوَهَابِيَّةِ بِقَوْلِ أَحَدِ الشَّعْرَاءِ :  
 إِنْ كَانَ تَابِعُ أَحْمَدٍ مُتَوَهَّبًا فَأَنَا الْمُقِرُّ بِأَنِّي وَهَابِي  
 وَلَا انتَهَى خَرْجَنَا مَعَ بَعْضِ الشَّيَّابِ مَعْجِبِينَ بِعِلْمِهِ وَتَوَاضِعِهِ وَسَمِعْتُ  
 أَحَدَهُمْ يَقُولُ : هَذَا هُوَ الشَّيْخُ الْحَقِيقِيُّ !!



## محمد بن عبد الوهاب

ولد في بلدة ( العُيَيْنَة ) في نجد سنة ١١١٥ هـ حفظ القرآن قبل بلوغه العاشرة ، وتعلم على والده الفقه الحنبلي ، وقرأ الحديث والتفسير على شيوخ من مختلف البلاد ، ولا سيما في المدينة المنورة وفهم التوحيد من الكتاب والسنة ، وراغب ما رأى في بلده ( نجد ) والبلاد التي زارها من الشرك والخرافات والبدع ، وتقديس القبور التي تتنافى مع الإسلام الصحيح ؟ فقد سمع النساء في بلده يتولسن إلى فحل النخل ويُقلنَّ ( يا فحل الفحول أريد زوجاً قبل الحول ) ! ورأى في الحجاز من تقدیس قبور الصحابة ، وأهل البيت والرسول ما لا يسوغ إلا لله ، فقد سمع في المدينة استغاثات بالرسول ودعاءه من دون الله ، مما يخالف القرآن وكلام الرسول ﷺ ، قال تعالى : ﴿ وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُ وَلَا يَضُرُّكُ ، فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ . [ أي المشركين ] «سورة يونس»

والرسول ﷺ يقول لابن عمه عبدالله بن عباس :

«إذا سألت فاسأّل الله ، وإذا استعن فاستعن بالله» .

«رواية الترمذى وقال حسن صحيح»

قام الشيخ يدعو قومه للتوحيد ودعاء الله وحده ، لأنه هو القادر والخالق ، وغيره عاجز عن دفع الضر عن نفسه وغيره ، وأن محبة الصالحين تكون باتباعهم لا باتخاذهم وسائل بينهم وبين الله ،

ودعائهم من دون الله !!

- ١ - وقف المبطلين ضده : وقف المبتدعون ضد دعوة التوحيد التي تبناهَا الشِّيخ ، ولا غرابة فقد وقف أعداء التوحيد في زمِن الرسول وقالوا مستغربين :  
﴿أَجَعَلَ الْآلهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا ، إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ﴾ . (سورة ص)  
وببدأ أعداء الشِّيخ يحاربونه ، ويشيرون عنه الأكاذيب ، ويتأمرون على قتله ، والخلاص من دعوته ؛ ولكن الله حفظه ، وهيا له من يساعدُه حتى انتشرت دعوة التوحيد في الحجاز والبلاد الإسلامية ، وما زال بعض الناس إلى يومنا هذا يشيرون الأكاذيب ، يقولون إنه ابتدع مذهبًا خامسًا ، مع أن مذهبَه حنبلی ؛ ويقولون : الوهابيون لا يحبون الرسول ، ولا يصلون عليه ! مع أن الشِّيخ رحمة الله له كتاب ( مختصر سيرة الرسول ﷺ ) وهذا دليل على حبه للرسول ﷺ ، وقد افتروا عليه الأكاذيب التي سيحاسبون عليها يوم القيمة ؛ ولو درسوا كتبه بإنصاف لوجدوا فيها القرآن والحديث وأقوال الصحابة ؛ حدثني رجل صادق : أن أحد العلماء كان يحذر في دروسه من الوهابية ، فأعطاه أحد الحاضرين كتاباً بعد أن نزع اسم المؤلف محمد بن عبد الوهاب ، فقرأه وأعجبه ولما علم بمؤلفه بدأ يمدحه .
- ٢ - وَرَدَ فِي الْحَدِيثِ : قول الرسول ﷺ :

«اللهم بارك لنا في شامنا ، وفي يمَنِنا ، قالوا وفي نَجْدِنا ، قال : من هنا يطلع قَرْنُ الشَّيْطَانِ» .  
«رواہ البخاری»

يظن بعض الناس أن النجد الوارد في الحديث هو نجد الحجاز وهذا خطأ ، لأن النجد الوارد في الحديث هو نجد العراق للأدلة الآتية :

أ - عن سالم بن عبد الله بن عمر قال : يا أهل العراق ما أَسْأَلُكُمْ عَنِ الصَّغِيرَةِ ، وَأَرْكِبُكُمُ الْكَبِيرَةِ سمعت أبي يقول : سمعت رسول الله ﷺ يقول : «إِنَّ الْفَتْنَةَ تَحْيِيءُ مِنْ هَا هُنَا ، وَأَوْمَأُ بِيدهِ نَحْوَ الْمَشْرِقِ ، مِنْ حِيثُ يَطْلُعُ قَرْنُ الشَّيْطَانِ» .  
«رواہ مسلم»

ب - وقال الخطابي : نجد من جهة المشرق ، ومن كان في المدينة كان نجده بادية العراق ونواحيها وهي مشرق أهل المدينة . وأصل النجد : ما ارتفع من الأرض ، وهو خلاف الغور ، فإنه ما انخفض منها ، وتهامة كلها من الغور ، ومكة من تهامة .

«انظر فتح الباري ج ٣ / ٤٦-٤٧»

أقول : إن الحديث الذي في مسلم يشرح كلمة (نجد) الواردة في صحيح البخاري ، والمراد منها العراق . وكذلك قول الخطابي يؤيد هذا القول ، وأورد هذا ابن حجر ،

فدل على تأييده على أن المراد هو نجد العراق ، وليس نجد الحجاز .

أقول : لقد ظهرت الفتنة في العراق حيث قتل الحسين بن علي رضي الله عنه ، خلافاً لما يظنه بعض الناس أن المراد نجد الحجاز حيث لم يظهر فيها شيء من الفتنة التي ظهرت في العراق ، بل ظهر من نجد الحجاز التوحيد الذي خلق الله العالم لأجله ، والذي من أجله أرسل الله الرسل .

٣ - ذكر بعض العلماء المنصفين أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب هو من مجددي القرن الثاني عشر الهجري ، وقد ألفوا كتاباً عنه ، ومن هؤلاء المؤلفين الشيخ علي الطنطاوي أخرج سلسلة عن أعلام التاريخ ، ذكر منهم الشيخ محمد بن عبد الوهاب ، وأحمد بن عرفان ، ذكر فيه أن عقيدة التوحيد وصلت إلى الهند وغيرها بواسطة الحجاج المسلمين الذين تأثروا بها في مكة ؛ فقام الإنكليز وأعداء الإسلام يحاربونها ، لأنها تُوحد المسلمين ضدهم ، وأوزعوا إلى المرتزقة أن يُشوّهوا سمعتها ، فأطلقوا على كل موحد يدعوا للتوحيد كلمة ( وهابي ) ، وأرادوا به المبتدع ، ليصرفوا المسلمين عن عقيدة التوحيد التي تدعوا إلى دعاء الله وحده .



## معركة التوحيد والشرك

١ - إن معركة التوحيد مع الشرك قديمة منذ زمن الرسول نوح عليه السلام حينما دعا قومه إلى عبادة الله وحده ، وترك عبادة الأصنام ، وبقي فيهم ألف سنة إلا خمسين عاماً ، وهو يدعوهم إلى التوحيد ، فكان زدهم كما ذكر القرآن :

﴿وقالوا لا تَدْرُنَّ أَهْتَكُمْ، وَلَا تَدْرُنَّ وَدَّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعْوَقَ وَنَسْرًا، وَقَدْ أَضْلَلُوا كَثِيرًا﴾ .  
﴿سورة نوح﴾

روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما في تفسير هذه الآية قال : هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح ، فلما هلك أولئك أوحى الشيطان إلى قومهم ، أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاباً ، وسموهم بأسمائهم ففعلوا ولم تُعبد ، حتى إذا هلك أولئك ونسى العلم عبدت :

( أي الأحجار والأنصاب التي هي التماشيل ) .

٢ - ثم جاء الرسل من بعد نوح يدعون قومهم إلى عبادة الله وحده ، وترك ما يعبدون من دونه من الآلهة التي لا تستحق العبادة ، فاسمع إلى القرآن وهو يحدثك عنهم فيقول :

﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمَ اعْبُدُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ﴾ .  
﴿سورة الأعراف﴾

﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَائٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا الَّذِي

فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينَ ﴿١﴾ .  
«سورة الزخرف»  
وكان رَدُّ المشركين على جميع الأنبياء بالمعارضة والاستنكار لما جاءوا به ، ومحاربتهم بكل ما يستطيعون من قوة .  
٣ - وهذا رسول الله ﷺ وهو الذي كان معروفاً عند العرب قبلبعثة  
الصادق الأمين ، لما دعاهم إلى عبادة الله وتوريده ، وترك ما  
كان يعبد آباءهم نسوا صدقه وأمانته ، وقالوا : (ساحرٌ كذاب)  
وهذا القرآن يحكي رَدَهم فيقول :  
﴿وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِّنْهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ  
كَذَابٌ ، أَجْعَلَ الْآلهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا إِنْ هَذَا لَشَيْءٌ عَجَابٌ﴾ .

«سورة ص»  
﴿كَذَلِكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ  
مَجْنُونٌ ، أَتَوَاصَوْا بِهِ ؟ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طاغُونَ﴾ . «سورة الذاريات»  
هذا موقف الرسل جميعاً من الدعوة إلى التوحيد ، وهذا هو  
موقف أقوامهم المكذبين المفترين .  
٤ - وفي عصرنا الحاضر حينما يدعو المسلم إخوانه إلى الأخلاق  
والصدق والأمانة لا تجد معارضياً له ، فإذا قام يدعو إلى التوحيد  
الذي دعت إليه الرسل وهو دعاء الله وحده ، وعدم سؤال من  
سواء من الأنبياء والأولياء الذين هم عباد الله قام الناس  
يعارضونه ويتهمونه بتهم كاذبة ، ويقولون عنه (وهابي) !

لتصدوا الناس عن دعوته ، وإذا جاءهم بآية فيها توحيد قال  
قائلهم : ( هذه آية وهابية ) !!

وإذا جاءهم بحديث : « .. وإذا استعن فاستعن بالله ». .

قال بعضهم : ( هذا حديث وهابي ) !

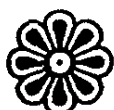
وإذا وضع المصلي يديه على صدره ، أو حرك أصبعه في التشهد ،  
كما فعل الرسول ﷺ ، قال الناس عنه وهابي !!  
فأصبح الوهابي رمزاً للموحد الذي يدعوه رب وحده ، ويتبع سنة  
نبيه ، والوهابي منسوب للوهاب ، وهو اسم من أسماء الله الذي  
وهب له التوحيد .

٥ - على دعاء التوحيد أن يصبروا ، ويتأسوا برسول الله ﷺ الذي قال  
له ربه :

﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ ، وَاهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَيْلًا﴾ « سورة المزمل »

﴿فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ أَثِمًا أَوْ كُفُورًا﴾ « سورة الإنسان »

٦ - على المسلمين أن يقبلوا دعوة التوحيد ، ويحبوا دعاته ، لأن  
التوحيد دعوة الرسل عامة ، ودعوة رسولنا محمد ﷺ ، فمن  
أحب الرسول ﷺ أحب دعوة التوحيد ، ومن أبغض التوحيد  
فقد أبغض الرسول ﷺ .



## مناقشة مع الشيخ الصوفي

١ - لما علم الشيخ الذي كنت أدرس عليه أنني ذهبت إلى السلفيين واستمعت إلى الشيخ محمد ناصر الدين الألباني غضباً شديداً لأنه يخشى أن أتركه وأنحول عنه ، وبعد فترة من الزمن جاءنا شخص من جيران المسجد ليحضر الدرس معنا في المسجد بعد المغرب ، وبدأ يقص علينا أنه سمع من درس أحد المشايخ الصوفية يقول : إن تلميذاً له تعسر على زوجته المخاض والولادة ، فاستغاث بشيخ صغير (ويقصد نفسه) فولدت ، وذهب العُسر عنها ؟ فقال له الشيخ الذي ندرس عليه : وماذا فيها ؟ فقال له : هذا شرك ، فقال له الشيخ : اسكت أنت لا تعرف الشرك أنت رجل حداد ، ونحن المشايخ عندنا علم ، ونعرف أكثر منك ، ثم نهض الشيخ إلى غرفته ، وجاء بكتاب الأذكار للنووي وبدأ يقرأ قصة ابن عمر أنه كان إذا خدرت رجله قال : يا محمد ! ! فهل أشرك ؟ فقال له الرجل : هذا ضعيف (أي غير صحيح) فصاح الشيخ به غاضباً : أنت لا تعرف الصحيح من الضعيف ، ونحن العلماء نعرف ذلك ، ثم التفت إليّ وقال لي : إذا حضر هذا الرجل مرة أخرى سأقتله ! وخرجنا من المسجد ، وطلب الرجل مني أن أرسل ولدي معه ليأتي بكتاب (الأذكار) بتحقيق الشيخ عبد القادر الأرناؤوط ، فجاء به

وأعطاني إياه ، وإذا بالقصة يقول عنها المحقق (ضعيفة) وفي اليوم الثاني أعطاه ولدي الكتاب فوجد أن القصة غير صحيحة ، فلم يعترف بخطئه وقال : هذه من فضائل الأعمال يؤخذ فيها بالحديث الضعيف !!

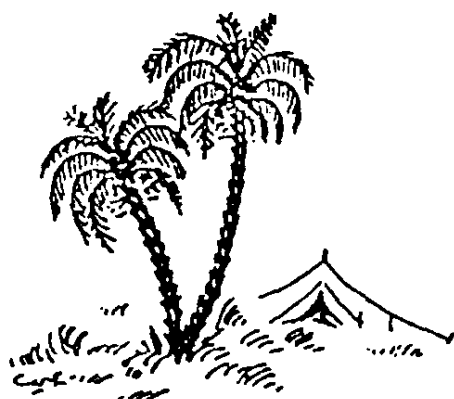
أقول : إن هذه ليست من فضائل الأعمال كما يزعم الشيخ ، بل هي من العقيدة التي لا يجوز الأخذ فيها بالحديث الضعيف ، علماً بأن الإمام مسلم وغيره يرون عدم الأخذ بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال .

والسائلون من المتأخرین بجواز الأخذ بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال بشروط عديدة قل أن تتوفر ، وهذه القصة ليست حديثاً ، وليس من فضائل الأعمال بل هي من أساس العقيدة كما أسلفت ، وفي اليوم الثاني جئنا إلى الدرس ، وبعد تسلیم الشيخ من الصلاة ، خرج من المسجد ، ولم يجلس كعادته إلى الدرس .

٢ - حاول الشيخ أن يقنعني بأن الاستعانة بغير الله جائزة كالتوسل ، فبدأ يعطيوني بعض الكتب ، ومنها كتاب : «حق التقول في مسألة التوسل» لمؤلفه «زاهد الكوثري» فقرأت فيه ، فإذا به يُحِبِّز الاستعانة بغير الله ، ويأتي إلى حديث : «إذا سألت فاسأْلِ اللَّهَ ، وإذا استعنت فاستعنْ بِاللَّهِ» .

فقال عنه الكوثري : طرقه واهية (أي ضعيف) لذلك لم يأخذ به  
علمًا بأن الحديث ذكره الإمام النووي في كتابه الأربعين النووية ،  
ورقمه التاسع عشر ، وقد روى الحديث الإمام الترمذى وقال  
عنه حسن صحيح واعتمده النووي وغيره من العلماء ، فعجبت  
من الكوثري كيف ردَّ الحديث ، لأنَّه خالف عقيدته ، فازدادتْ  
بغضًا في عقيدته ، وازدادتْ حبًا في محبة السلفيين وعقيدتهم  
التي تمنع الاستعانة بغير الله للحديث المقدم ولقول الله تعالى :  
﴿ ولا تدعُ مِن دون الله ما لا ينفعك ولا يضرُك ، فإنْ فعلتَ  
فإنك إِذَا مِنَ الظالمين ﴾ . [ أي المشركين ] . «سورة يونس ١٠٦ »  
وقوله ﷺ « الدعاء هو العبادة ». رواه الترمذى قال حسن صحيح  
٢ - وعندما رأى شيخي لم أقتنع بالكتب التي أعطاها لي ، هجرني  
وأشاع عنِّي ( وهابي أحذروه ) فقلت في نفسي لقد قالوا عن سيدنا  
محمد ﷺ : ( ساحر أو مجنون ) وقالوا عن الإمام الشافعى :  
رافضي فرد عليهم قائلاً :  
إن كان رَفِضًا حُبَ آل مُحَمَّدٍ فليشهد الثقلانِ أي رافضي  
واتهموا أحدَ الْمُوَحَّدِينَ بالتوهُّبِ فرد عليهم قائلاً :  
إن كان تابعَ أَحْمَدَ مَتَوَهِّبًا  
أنفي الشريكَ عن الإِلَهِ فليسَ  
لَا قَبْةٌ تُرجِى ، وَلَا وَثْنٌ وَلَا  
فَأَنَا الْمَقِيرُ بِأَنِّي وَهَابِي  
لِي رَبِّ سَوْى الْمُتَفَرِّدِ الْوَهَابِ  
قَبْرُ لَهُ سَبَبٌ مِنَ الْأَسْبَابِ

وإنني أحمد الله الذي هداني للتوحيد وعقيدة السلف الصالح ،  
وببدأت أدعو إلى التوحيد وأنشره بين الناس أسوة بسيد البشر  
الذي بدأ دعوته في مكة بالتوحيد ثلاثة عشر عاماً ، وتحمل مع  
 أصحابه الأذى فصبر ، حتى انتشر التوحيد ، وتأسست دولة  
التوحيد بفضل الله تعالى .



## موقف المشايخ من التوحيد

١ - أصدرت نشرة مكونة من أربع صفحات عنوانها :

( لا إله إلا الله ، محمد رسول الله ، إياك نعبد وإياك نستعين ،  
إذا سألت فاسأله ، وإذا استعنت فاستعن بالله ) .

وشرحت معناها ، واستشهدت بقول النووي في شرح  
الحديث ، وقول غيره من العلماء الداعين إلى التوحيد ، ولثلا  
يقول المشايخ عن النشرة : إنها وهابية ذكرت قول الشيخ  
عبدالقادر الجيلاني في كتابه : «الفتح الرباني» :

«سَلُوا اللَّهَ، وَلَا تَسْأَلُوا غَيْرَهُ، اسْتَعِينُوا بِاللَّهِ وَلَا تَسْتَعِينُوا بِغَيْرِهِ،  
وَيَحْكُمْ بِأَيِّ وَجْهٍ تَلْقَاهُ غَدًّا، وَأَنْتَ تَنَازِعُهُ فِي الدُّنْيَا، مُعْرَضٌ  
عَنْهُ، مُقْبَلٌ عَلَى خَلْقِهِ مُشْرِكٌ بِهِ، تُنْزَلُ حَوَائِجُكَ بِهِمْ، وَتَتَكَلَّ  
بِالْمَهَمَّاتِ عَلَيْهِمْ! ارْفِعُوا الْوَسَائِطَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ اللَّهِ، فَإِنْ وَقَوْفُكُمْ  
مَعَهَا هَوْسٌ، لَا مَلِكٌ وَلَا سُلْطَانٌ، لَا غَنِيٌّ، لَا عَزٌّ إِلَّا لِلْحَقِّ  
عَزْ وَجْلُهُ، كُنْ مَعَ الْحَقِّ، بَلَا خَلْقًا» .

(أي كن مع الحق بدعايه بلا واسطة من خلقه) .

هذه خلاصة النشرة المكونة من أربع صفحات صغيرة ، وقد  
سمحت بطبعها وزارة الإعلام ، وطبعت منها ثلاثة ألف  
نسخة ، وقد وزع ولدي منها نسخاً قليلة ، وسمع أحد المشايخ  
يقول : هذه نشرة وهابية ، ووصلت إلىشيخ كبير في البلد ،

فأنكرها ، وطلب مقابلتي فذهبت إلى بيته وكان هذا الشيخ قد درس معى في مدرسة الخسرمية بحلب ، وهي الآن الثانوية الشرعية ، ولما قرعت الجرس خرجت بنت فقلت لها : «محمد زينو» ، فدخلت ثم رجعت ، فقالت لي : سيأتي للمدرسة بعد قليل ، فانتظره هناك ، فجلست عند دكان الحلاق المجاور لبيته حتى خرج ، فلحقته ، وقلت له : ماذا تريد مني ؟ فقال لي : لا أريد هذه النشرة ! قلت له لماذا ؟ فقال : لا نريدها ، فقلت له وقد وصلنا إلى باب المدرسة : سأدخل معك إلى المدرسة ، وأقرأ الرسالة ، فقال لا يوجد عندي وقت ! قلت له طبعت منها ثلاثين ألف نسخة ، وكلفتنا مالاً وجهداً ، فإذا نفعل بها ، هل نحرقها ؟ فقال لي نعم احرقها ! ! قلت في نفسي سأذهب إلى الشيخ محمد السلقيني أستاذى في الفقه الحنفى ، فذهبت إليه ، وقلت له عندي رسالة صغيرة فقال لي أحد المشايخ : احرقها ، فقال لي إقرأها عليًّا ، فقرأتها عليه ، فقال لي : هذه الرسالة فيها القرآن كلام الله ، وفيها أحاديث رسول الله ﷺ كيف تحرقها ؟ فقلت له : جزاك الله خيراً ، سوف أوزعها ، ولن أحرقها ، وبعد فترة وزعتها ، ووُجِدَتْ قبولاً عند الشباب المثقف ، حتى إنني وجدت مَنْ طبعها ووزعها في مكتبة الوتار بالمسكية في مدينة دمشق ، فحمدت الله على أن هياً لهذه الرسالة مَنْ يطبعها

ويوزعها مجاناً ليعم نفعها ، وتذكرت قول الله عز وجل :  
﴿يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلَّا أَنْ يُتَمَّ نُورُهُ ، وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ . هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ، وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ﴾ .

﴿سورة التوبة ٣٢، ٣١﴾

ثم طبعت هذه الرسالة في كتابي (منهاج الفرقة الناجية) فالذي يريد الاطلاع عليها يقرأ الكتاب المذكور ، فسيجدها بنفس العنوان المذكورة آنفاً .

٢ - أهدى إلى أحد المشايخ كتاباً في قصة ثعلبة المشهورة ولما أراد تجديد طبع الكتاب نصحته أن يرجع إلى أقوال العلماء ، ولا سيما في كتاب الإصابة في أسماء الصحابة لابن حجر ، وقد نبه هو وغيره على عدم صحتها ، فلم يقبل النصيحة ، وقال لي : أنت نشيط اتركت هذه المسائل ! قلت إذا تركتها فسوف أدعو إلى التوحيد الذي علمه الرسول ﷺ : لابن عمه عبدالله بن عباس وهو غلام ، فقال له الرسول ﷺ :

«يا غلام إني أعلمك كلمات . . . إذا سألت فاسأله الله ، وإذا استعن فاستعن بالله . . .» إلى آخر الحديث الذي ذكره النووي وقال عنه الترمذى : (حسن صحيح) فقال لي :  
نحن نسأل غير الله !!!  
رد الحديث بكل وقاحة وسوء أدب مخالفًا قول الله تعالى :

﴿ وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ ، فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَاً مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ . [أي المشركين] . «سورة يونس ١٠٦»

ثم مضت سنوات قليلة وإذا بهذا الشيخ الذي يسأل غير الله يقتل ولده ، ويوضع ولداته في السجن ، ويترك داره ويهاجر إلى بلد آخر ، فلا يلوى على شيء ، وقدر الله أن ألتقي بهذا الشيخ في الحرم المكي الشريف ، والأمل على أنه عاد إلى رشده ، ورجع إلى الله يسأله الستر والحماية والنصر فسلمت عليه ، وقلت له : إن شاء الله سنعود إلى بلادنا ، ويفرج الله عنا ، فيجب علينا أن نتوجه إلى الله ونسأله العون والتأييد ، فهو القادر وحده ، فما رأيك ؟ فقال لي المسألة فيها خلاف ! قلت له وأي خلاف ؟

أنت إمام مسجد وتقرأ في صلاتك كل ركعة :

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ ويكررها المسلم في يومه عشرات المرات ، ولا سيما في صلاته ؛ فلم يتراجع هذا الشيخ الصوفي النقشبendi عن خطئه ، بل أصرّ ، وبدأ يجادل ، ويعتبر المسألة خلافية ليُبرر موقفه الخاطئ ! إن المشركين الذين حاربهم رسول الله ﷺ كانوا يدعون أولياءهم في وقت الرخاء ، ولكن إذا وقعوا في شدة أو كرب سألوا الله وحده ، كما قال الله تعالى عنهم :

﴿ هُوَ الَّذِي يُسِيرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ، حَتَّى إِذَا كُتْمَ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيحٍ طَيْبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَهُمْ رَبِيعٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمْ

الموْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظَنَّا نَاهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ ، دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ  
لِهِ الدِّينَ ، لَئِنْ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَا مِنَ الشَاكِرِينَ 》 .

«سورة يونس ٢٢»

وقال عن المشركين : « ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ الظُّرُفُ فَإِلَيْهِ تَجَارُونَ 》 .

«سورة النحل ٥٣»

٣ - دخلت مرة على شيخ كبير له طلاب وأتباع ، وهو خطيب وإمام  
مسجد كبير ، وبدأت أتكلم معه عن الدعاء وأنه عبادة لا يجوز  
إلا لله وحده ، وأتيت له بدليل من القرآن وهو قوله تعالى :  
﴿ قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ رَأَيْتُمْ مِّنْ دُونِهِ فَلَا يَمْلُكُونَ كَشْفَ الظُّرُفِ  
عَنْكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا ، أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَّغَوَّنَ إِلَى رَبِّهِمْ  
الْوَسِيلَةُ أَيْمُونَ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَةَ وَيَخَافُونَ عَذَابَ إِنَّ عَذَابَ  
رَبِّكَ كَانَ حَذِيرًا ﴾ .

فما المراد من قوله : « أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ . . . 】 ؟ فقال لي :  
الأصنام ، قلت له : المراد الأولياء الصالحون . . . فقال لي نرجع  
إلى تفسير ابن كثير ، فمدد يده إلى مكتبه ، وأخرج تفسير ابن  
كثير فوجد المفسر يقول أقوالاً كثيرة أصحها رواية البخاري التي  
تقول : « قَالَ نَاسٌ مِّنْ الْجِنِّ كَانُوا يُعْبَدُونَ فَأَسْلَمُوا ،  
وَفِي رَوَايَةِ كَانَ نَاسٌ مِّنَ الْإِنْسَانِ يَعْبُدُونَ نَاسًا مِّنَ الْجِنِّ فَأَسْلَمُوا  
الْجِنَّ وَتَمَسَّكُ هُؤُلَاءِ بِدِينِهِمْ 】 .

« ج ٤٦ / ٣ »

فقال لي الشيخ : الحق معك ، ففرحت بهذا الاعتراف الذي قاله الشيخ ، وبدأت أتردد عليه وأجلس في غرفته ، وفوجئت مرة كنت عنده فقال للحاضرين : إن الوهابية نصف كفار ، لأنهم لا يؤمنون بالأرواح ، فقلت في نفسي لقد بدل الشيخ رأيه وخالف على منصبه فافتري على الوهابية ، والإيمان بالأرواح لا ينكره الوهابية ، لأنها ثابتة في القرآن والحديث ، ولكنهم ينكرون أن تكون للروح تصرفات كإغاثة الملهوف ، وعون الأحياء ، ونفعهم وضرهم ، لأن هذا الشرك الأكبر الذي ذكره القرآن عن الأموات بقوله :

﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ، إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دَعَاءَكُمْ، وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ، وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُبْنِيَكَ مِثْلُ حَبِيرٍ﴾ «سورة فاطر»  
فهذه الآية صريحة في أن الأموات لا يملكون شيئاً ، وأنهم لا يسمعون دعاء غيرهم ، وعلى فرض سماعهم لا يستطيعون الإجابة ، ويوم القيامة يكفرون بهذا الشرك الذي صرحت به الآية : ﴿وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ﴾ «سورة فاطر»



## التعليق على كتاب الخطيب

قال الشيخ صالح الفوزان :

الحمد لله ، والصلوة والسلام على من لا نبيّ بعده : وبعد : فقد أطلعت على كتاب عنوانه «الدعوة الوهابية» ؛ محمد بن عبد الوهاب العقل الحر والقلب السليم» للأستاذ عبدالكريم الخطيب .

والكتاب في جملته يتضمن دراسة تحليلية لدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب من حيث الأسس التي قامت عليها ، وطريقتها ، وثمرتها ، وال الحاجة إليها ، وما قُوبلت به من خصومها .

وهو كتاب جيد في بعض مواضعه ، وسيئ في مواضع أخرى منه ؛ فقد أدركت عليه ملاحظات مهمة وخطيرة لا يسعني المرور بها دون تعليق عليها ؛ بياناً للحق ، ونصحاً للخلق ، وإنصافاً لهذه الدعوة المباركة ؛ برد ما يُلْصِقُه بها أعداؤها من تهم ، وما يقدفونها به من شبّهات ؛ شأنها في ذلك شأن كل دعوة إصلاح .

ناهيك بما حصل لدعوة الرسول ﷺ على يد خصومها من ذلك . ولعل الأستاذ الخطيب قد وقع في تلك الأخطاء تأثراً بما يسمع أو يقرأ ما يملئه أو يلقيه خصوم هذه الدعوة ؛ دون تنبّه لأهدافهم وأغراضهم ، وإن كان الأستاذ قد أزاح عن هذه الدعوة المباركة كثيراً مما لفّقه أعداؤها من شبّهات ؛ لكنه أبقى على بعضها مما لولاه لكان كتابه جيداً مئة في المئة .

وكان الشيخ عبدالعزيز بن محمد بن إبراهيم وفقه الله قد لاحظ على الأستاذ كثيراً من تلك الأخطاء بملحوظات مختصرة طبعت مع كتابه في طبعته الأخيرة دون أن يغير من واقع تلك الأخطاء شيئاً ، مما يدل على إصراره عليها .

وهذا مما يؤكد على تقديم ملاحظاتي هذه بداع النصح وتجليه الحقيقة ؛ لعل الأستاذ يعيد النظر في كتابه ، فينجح عنده تلك المفوات ليسأل من تبعتها ، ويُنْجِب القراء - خصوصاً الذين لا يعرفون هذه الدعوة معرفة جيدة عن الواقعية فيها ، فالرجوع إلى الحق خير من التهادي في الباطل .

وهذه الملاحظات بعضها جاء عرضاً في غير صميم الموضوع ، وإليك بيانها بالتفصيل .



## الدعوة المحمدية

١ - تسميتها لدعوة الشيخ بالدعوة الوهابية ، وتسميتها لأتباعه أيضاً بالوهابية .

- ولعل الأستاذ فعل ذلك بمحاراة خصوم الدعوة الذين ينذرونها بهذا اللقب لمقصد خبيث لم يتتبّه له ؛ فهذه التسمية - خطأ من ناحية اللفظ ومن ناحية المعنى :

أ - أما الخطأ من ناحية اللفظ ؛ فلأن الدعوة لم تُنْسَب في هذا اللقب إلى من قام بها - وهو الشيخ محمد -، وإنما نُسِّبَت إلى عبد الوهاب - الذي ليس له أي مجهود فيها -، فهي نسبة على غير القياس العربي ، إذ النسبة الصحيحة أن يقال :

( الدعوة المحمدية ) .

لكن الخصوم أدركوا أن هذه النسبة حسنة لا تُنْفَر عنها ، فاستبدلواها بتلك النسبة المزيفة .

ب - وأما الخطأ من ناحية المعنى ؛ فلأن هذه الدعوة لم تخرج عن نهج مذهب السلف الصالح من الصحابة والتابعين وأتباعهم ، فكان الواجب أن يقال : ( الدعوة السلفية ) .

لأن القائم بها لم يبتدع فيها ما يُنْسَب إليه ؛ كما ابتدع دعاء النحل الضالة من الإسماعيلية والقرمطية ، إذ هذه النحل الضالة لو سُمِّيت سلفية ؛ لأبي الناس والتاريخ هذه التسمية ؛ لأنها

خارجية عن مذهب السلف ، ابتدعها من قام بها .

فالنسبة الصحيحة لفظاً ومعنى لدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب أن يُقال : الدعوة المحمدية ، أو الدعوة السلفية . لكن لما كانت هذه النسبة تغيط الأعداء ؛ حرّفوها ، ولذلك لم تكن الوهابية معروفة عند أتباع الشيخ ، وإنما ينجزهم بها خصومهم ، يل ينجزون بها كلَّ من دان بمذهب السلف ، حتى ولو كان في الهند أو مصر وإفريقيا وغيرها ، والخصوم يريدون بهذا اللقب عزل الدعوة عن المنهج السليم ، فقد أخرجوها من المذاهب الأربع ، وعدُّوها مذهبًا خامسًا :

﴿ حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ ﴾ . «البقرة»



## الخلاف بين الصحابة

٢ - قال الأستاذ في (ص ١٢) :

«فالحرب التي دارت بين علي ومعاوية قد اختلط فيها الرأي بالهوى ، والدين بالسياسة» .

- هكذا قال ساحمه الله ، مع أن أصول أهل السنة والجماعة سلامة قلوبهم وألسنتهم لأصحاب رسول الله ﷺ ، وعدم الخوض فيما شجَرَ بينَهُمْ ؛ لأنهم في ذلك معذورون ؛ إما مجتهدون مصيرون ، وإما مجتهدون مخطئون ، إن أصابوا فلهم أجران ، وإن أخطأوا فلهم أجرٌ واحد ، والخطأ مغفور .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية :

«ثم القدر الذي يُنكرُ من فعل بعضهم قليل نَزَرٌ مغمور في جنب فضائل القوم ومحاسنهم : من الإيمان بالله ورسوله ، والجهاد في سبيله ، والهجرة ، والنصرة ، والعلم النافع ، والعمل الصالح ، ومن نظر في سيرة القوم - بعلم وبصيرة - وما منَّ الله عليهم بهِ من الفضائل ؛ علِمَ يقيناً أنهم خيرُ الخلق بعد الأنبياء» .



## أسماء الله توقيفية

٣ - وفي (ص ٢٠) لما تحدث عن الكائنات ؛ قال : «لا بد من قوة وراء هذه الظواهر جميعها ، لا بد من موجدها ، قائم عليها ، منظم لوجودها ، ممسك ببقائها ، سَمْ هذه القوة ما شئت من أسماء ، وبأية لغة ، وعلى أي لسان ؛ إنها (الله) ، خالق الكون ، ومدبر الوجود ، وهذا ما يسمى بالتوحيد ؛ أي : الإيمان بالقوة الواحدة المُوجِدة لكل شيء ، والمتصرف في كل شيء» اهـ .

ولنا على هذه الجملة ملاحظتان :

الأولى : أنه جوز أن يسمى الله قوًّا وهذا خطأ ؛ لأن أسماء الله توقيفية ، فلا يسمى إلا بما سُمِّي به نفسه ، أو سماه به رسوله ، وقد سُمِّي نفسه بالقوى ؛ كما قال تعالى :

﴿يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ﴾ . «الشورى آية ١٩»

وقال تعالى : ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ﴾ . «هود آية ٦٦»

والقدرة صفتة ؛ كما قال سبحانه :

﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ﴾ .. «الذاريات آية ٥٨»

فالقوى : اسمه ، والقدرة صفتة سبحانه ، وهناك فرق بين الاسم والصفة .

ثم إنه لا يجوز لنا أن نسمي الله بما شئنا من أسماء ؛ لأن أسماءه توقيفية ، فلا نُسميه إلا بما سُمِّي به نفسه .

## هل يكفي توحيد الربوبية

الللاحظة الثانية : أنه فسرَ التوحيد بأنه الإقرار بأن الله هو مدبِّر الوجود وموجده ، فإن أراد أن هذا هو توحيد الربوبية ؛ فهذا صحيح ، لكن هذا التوحيد لا يكفي ولا ينجي من عذاب الله ، ولا يدخل صاحبه في الإسلام ، ولا يعصم دمه وماليه ؛ لأن الكفار يقرُّون بهذا وهم الكفار :

قال تعالى : ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ «الزخرف»  
﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَإِنَّمَا يُؤْفَكُونَ ﴾ . «العنكبوت آية ٦١»

وإن أراد أن هذا هو التوحيد المطلوب المطلوب من الخلق ، فهذا خطأ واضح ، لما ذكرنا من أن الكفار أقرُّوا به ولم ينفعهم في الدنيا ، ولا ينفعهم في الآخرة ، وسيأتم الله كفاراً لما لم يُقْرُروا بتوحيد الإلهيَّة الذي هو عبادته وحده لا شريك له .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية : «إقرار المرء بأن الله رب كل شيءٍ وملائكة وحالقه لا ينجيه من عذاب الله إن لم يقترن به إقرارُ بأنه لا إله إلا الله ، فلا يستحق العبادة أحدٌ إلاّ هو ، وأن محمداً رسول الله ، فيجب تصديقه فيما أخبر به وطاعته فيما أمر» .

وقال أيضاً : «وقد أخبر الله سبحانه عن المشركين من إقرارهم بأن الله خالق المخلوقات ما بينَه في كتابه فقال :

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنَّ أَرَادَنِي اللَّهُ بَصَرُ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرُّهُ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُسْكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ .  
﴿ الزمر آية ٣٨﴾ .

وذكر آيات كثيرة في هذا المعنى ، ثم قال :

وبهذا وغيره يُعرَف ما وقع من الغلط في مسمى التوحيد ؛ فإن عامة المتكلمين الذي يُقرُّون التوحيد في كتب الكلام والنظر غايتهم أن يجعلوا التوحيد ثلاثة أنواع ، فيقولون : هو واحد في ذاته لا قسيم له ، وواحد في صفاته لا شبيه له ، وواحد في أفعاله لا شريك له ، وأشهر الأنواع الثلاثة عندهم هو الثالث ، وهو توحيد الأفعال ، وهو أن خالق العالم واحد . . . ويظنون أن هذا هو التوحيد المطلوب ، وأن هذا هو معنى قولنا :

(لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ) ، حتى يجعلوا معنى الإلهية القدرة على الاختراع . ومعلوم أن المشركين من العرب الذين بُعثَ إليهم رسول الله ﷺ أولًا لم يكونوا يخالفونه في هذا ، بل كانوا يُقْرُّون بأن الله خالق كل شيء ، حتى إنهم كانوا يُقْرُّون بالقدر أيضًا ، وهم مع هذا مشركون» اهـ .

\* \* \*

النافض في كتاب الخطيب

٤ - وفي ( ص ٧٤ - ٧٥ ) يقول الأستاذ :

«بدأت (يعني : الدعوة) بإنكار المجتمع الإسلامي كله ، فالمسلمون جميعاً في نظر الوهابيين قد انسلخوا عن الإسلام بما أدخلوا على دينهم من بدع ومحاثات ؛ كالتوسل بغير الله ، ورفع القباب على قبور الموتى من يعتقد فيهم الصلاح ، وهذا النوع من الشرك بالله ، وفي هذا بعض الحق ، ولكن فيه كثيرٌ من المبالغة والغلو . . . ». إلى أن قال :

«كان لا بد أن يحدث هذا (يعني : شدة الخلاف بينهم وبين غيرهم ) بعد أن وضع الوهابيون دعوتهم في هذا الإطار الذي يحصر الإسلام في دعوتهم ، و يجعل كل من انحرف عنها منحرفاً عن الإسلام ، داخلاً في مداخل الكفر والإلحاد ، و نجد هذا واضحاً في الكتب التي ألفها علماء الوهابيين» اهـ .

- والجواب أن نقول : هكذا يصف الأستاذ دعوة الشيخ بهذه الأوصاف :

- أ - الغلو والتطرف والعنف .
- ب - تكفير جميع المسلمين ، وحصر الإسلام في تلك الدعوة ، وتکفير من انحرف عنها .
- ج - أن كتب علماء الوهابية تشتمل على تكفير المسلمين .
- وجوابنا على ذلك أن نقول :

أولاً : قد تناقض الأستاذ في كتابه هذا تناقضاً واضحاً في موضوع دعوة الشيخ ، فبينما هو يصفها بهذه الصفات المنفرة التي ربما يكون قد قرأها من كتب خصومها ، أو سمعها من أفواههم ، **﴿وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ﴾** ، بينما هو يُسْطُر هذه الصفات هنا ، إذا هو في آخر كتابه يقول في (ص ١١١ - ١١٢) :

«ودعوة محمد بن عبد الوهاب من الكلم الطيب ؛ إنها تستند إلى الحق ، وتدعوه ، وتعمل في سبيله ، وهذه كانت دعوة مباركة ، وفيه الشمر ، كثيرة الخير ، لقد قام أصحابها يدعوا إلى الله لا يتغى بهذا جاهًا ، ولا يطلب سلطاناً ، وإنما يضيء للناس معالم الطريق ، ويكشف لهم المعاشر والمزالق التي أقامها الشيطان على جوانبه .

ولقد اصطدمت هذه الدعوة وهي وليدة في مهدها بقوة عاتية ، لو لم تكن تستند إلى أصول ثابتة من الحق ، وتقوم على دعائم قوية من الإيمان ؟ لقضي عليها من أول صدمة ، **وَلَمَا** واصلت سيرها

في الحياة ، ولما بقي منها في قلوب الناس أثر يُتّفع به . . . ». إلى أن قال : «لقد وقف أتباع هذه الدعوة وقفه لا يمكن أن توصف بأقل من مواقف الشهداء من أتباع الأنبياء وحوارييهم . . . ».

إلى أن قال بعدما ذكر موقفهم من حملة إبراهيم باشا : «وهكذا الدعوات الخالصة والمبادئ السليمة أشبه بالمعادن الكريمة ، تزيدها النار وهجاً ويريقاً ، وكالنبت الطيب يزيده الحريق أرجحاً وطيباً ، فلقد كانت هذه الدماء الزكية التي أريقت في سبيل الدعوة أكرم على الله من أن تذهب هدراً ، أو تضيع هباء ، ولقد كانت غذاء طيباً لتلك الشجرة المباركة ، فزكت وأينعت وأطلعت أطيب الثمرات . . . ».

هذا ما قاله الأستاذ في ثنائه على دعوة الشيخ وتزكيتها .  
فهل تراه نسي ما كتبه قبل ذلك من وصفها بتلك الصفات المنفرة : الغلو ، والتطرف ، وتكفير جميع المسلمين ؟ !  
كيف نجمع بين طرفي كلامه وهما نقىضان ، والجمع بين النقضين ، مستحيل ، فكيف يجتمع في دعوة الشيخ هذا وذاك ؟ !

ثانياً : إذا كانت دعوة الشيخ هي الحق ؛ كما شهد به الأستاذ وغيره ، وكما هو الواقع الذي لا شك فيه ؛ فما خالفها ، فهو الباطل قطعاً ، «فَإِذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ» . (يونس آية ٣٢) .

وليست هذه المخالفة في مسألة اجتهادية فرعية ، بل في صميم العقيدة .

فهل يرى الأستاذ جهاد المخالف الذي أصر على مخالفته وعاند ؛  
هل يرى جهاده في سبيل العقيدة غُلُوًّا وعُنْفًا وتَطْرَفًا ؟ .  
إذاً ؛ فأين موضوع الجهاد في سبيل الله ؟ .

وهل الشيخ وأتباعه جاهدوا إلا لأجل تصحيح العقيدة والقضاء على الشرك ؟ وهل جاهد الرسول ﷺ وأصحابه من قبل إلا لأجل هذا ؟ !



## الدعوة لا تُكْفِرُ المسلمين

ثالثاً : وأما دعوه أن من سمات الدعوة تكفير المسلمين ، فلنترك الجواب عنها للشيخ محمد بن عبد الوهاب نفسه :

قال رحمة الله في رسالته إلى السويدي - عالم من أهل العراق كان قد أرسل إليه كتاباً ، وسأله عما يقول الناس فيه - فأجاب بهذه الرسالة ، ومنها :

«وأخبرك أني والله الحمد مُتَّبع ، ولست بِمُبْتَدِع ، عقidi وديني الذي أدين الله به مذهب أهل السنة والجماعة الذي عليه أئمة المسلمين ؛ مثل الأئمة الأربع وأتباعهم إلى يوم القيمة ، لكنني بينت للناس إخلاص الدين لله ، ونهيتهم عن دعوة الأحياء ( الغائبين ) والأموات من الصالحين وغيرهم ، وعن إشراكهم فيما يعبد الله به من الذبح والنذر والتوكيل والسباحة وغير ذلك مما هو حق الله الذي لا يشركه فيه ملك مُقرّب ولا نبي مرسّل ، وهو الذي دعّت إليه الرسل من أولهم إلى آخرهم ، وهو الذي عليه أهل السنة والجماعة . . . .» .

إلى أن قال رحمة الله : «ومنها ما ذكرتُم أني أُكْفَرُ جميع الناس إلا من اتَّبعني ، وأزعم أَنَّ أَنْكِحَتُم غير صحيحة ، ويا عجباً ! كيف يدخل هذا في عقل عاقل ؟ ! هل يقول هذا مسلم ؟ !

إني أُبرأ إلى الله من هذا القول الذي ما يصدر إلا عن مُختلٌ العقل» .

ثم قال : «وأما التكفير ؛ فأنا أَكْفَرُ مَنْ عَرَفَ دِينَ الرَّسُولِ ثُمَّ بَعْدَمَا عَرَفَهُ سَبَبَهُ ، وَنَهَى عَنْهُ ، وَعَادَى مَنْ فَعَلَهُ ، فَهَذَا هُوَ الَّذِي أَكْفَرَهُ ، وَأَكْثَرُ الْأُمَّةِ وَلَهُ الْحَمْدُ لَيْسُوا كَذَلِكَ» اهـ .

وقال رحمه الله في رسالة له : «وَمَا مَا ذُكِرَ لَكُمْ عَنِي ؟ إِنِّي لَمْ آتَهُ بِجَهَالَةٍ ، بَلْ أَقُولُ - وَلَهُ الْحَمْدُ وَالْمَنَةُ ، وَبِهِ الْقُوَّةُ - :

﴿ قُلْ إِنِّي هَدَانِي رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ . دِينِيَّا قِبَلَةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ . «الأنعام آية ١٦١» .

ولست والله الحمد أدعو إلى مذهب صوفي أو فقيه أو متكلم أو إمام من الأئمة الذين أعظمهم ، مثل ابن القيم والذهبي وابن كثير وغيرهم ، بل أدعو إلى الله وحده لا شريك له ، وأدعوه إلى سنة رسول الله ﷺ التي أوصى بها أول أمته وآخرهم ، وأرجو أنني لا أردد الحق إذا أتاني ، بل أشهد الله وملائكته وجميع خلقه إن أتانا منكم من الحق ، لأقبلنه على الرأس والعين ، ولا أضر بن الجدار بكل ما خالفه من أقوال أئمتي حاشا رسول الله ﷺ ، فإنه لا يقول إلا الحق» اهـ .

فهذا منهج الدعوة ، يصفه لنا إمام الدعوة نفسه رحمه الله ، فهل في هذا غلو وتطرف وتکفير لجميع المسلمين ؟ !

## الثبت واجب

إنه يجب عليك أيها الأستاذ أن تحاسب نفسك على ما تقول وتكتب ، ولا ترسل القول جزاً ، وأن تثبت قبل أن تصدر الحكم ؛ عملاً بقوله تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بَنَآ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُضْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ .      «الحجرات آية ٦»

رابعاً : وأما دعواه أن كتب علماء الوهابية تشتمل على تكفير المسلمين إلا من كان يدين بدعوتهم ؛ فنحن نطالبه أن يُبرز لنا كتاباً واحداً من كتب الشيخ محمد بن عبد الوهاب أو من كتب أبنائه وأحفاده وكتب تلاميذه .. إلى يومنا هذا يُصدق ما نسبه إليهم من تكفيرهم للمسلمين .

وبالجملة ؛ فالأستاذ وصف دعوة الشيخ بصفات مذهب الخوارج : الغلو ، والتطرف ، والعنف ، وتكفير المسلمين ، وحصر الإسلام فيهم .

من أين استقى هذه المعلومات الخاطئة عن الدعوة ؟ !  
لا بد أنه استقاها من كتب خصومها ، وما هذا شأن الباحث المنصف ؛ فضلاً عن العالم المسلم الذي يعلم أنه سيحاسب بين يدي الله عن كل كلمة يقولها أو يكتبها .  
﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ .      «سورة ق آية ١٨»

٥ - ويقول الأستاذ في (ص ٨٢) : «وإذن ؛ فنستطيع أن نقول : إن هذه الدعوة منها كان اتصالها بالسياسة ؛ فقد بقي اللون الغالب عليها هو الدين ، وظل صاحب الدعوة هو صاحب الكلمة في المجتمع الذي استجاب له بما فيه من حكام ومحكومين . . . إلخ» .

- ونقول له : هل الدين منفصل عن السياسة ؟ ! إن الدين فيه السياسة الصحيحة ، والشريعة الإسلامية دين ودولة ، فالسياسة الصحيحة لا تقوم إلا على الدين .



## هدم معالم الشرك

٦ - في (ص ٩٣) يتكلّم الأستاذ في موضوع هدم القباب المقامة على القبور ، فيقول :

«وقد بدأ هذا العمل صاحب الدعوة محمد بن عبد الوهاب ، فهدم القبة المقامة على قبر زيد بن الخطاب ، ثم تلا ذلك هدم كثير من قباب الصحابة والتابعين ، ثم تجاوز هذا إلى قبر الرسول الكريم وإلى الكعبة الشريفة ، فحالوا بين الناس وبين التمسّح بها والتماس البركة منها ، وكان ذلك هو الذي أثار ثائرة المسلمين في كل مكان ، وعذّلوا من أجله الوهابيين حرباً على الإسلام ؛ لأنهم لا يقدسون مقدساته ، ولا يوقرون حرماته» .

- والجواب على ذلك أن نقول : إن هدم القباب المقامة على القبور هو واجب جميع المسلمين ؛ تنفيذاً لأمر الرسول ﷺ ، حيث قال : «لا تَدْعُ قبراً مُشْرِفاً إِلَّا سُوِّيَتْه» . (رواه مسلم وغيره) وأما التمسّح بالكعبة ؛ فالوارد عن رسول الله ﷺ هو استلام الحجر الأسود، وتقبيله، واستلام الركن الياني دون بقية الأركان .

ولهذا أنكر ابن عباس رضي الله عنهما على معاوية رضي الله عنه لما كان يستلم أركان الكعبة كلها ، ويقول : ليس من البيت شيء مهجور ، وذكر له ابن عباس فعل الرسول ﷺ ، وتلا عليه

هذه الآية الكريمة :

﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾ . «الأحزاب» فتراجع معاوية رضي الله عنه عن رأيه اتباعاً للرسول ﷺ ، وقال صدقـت .

وهذا شأن المسلم : ﴿وَمَا كَانَ لِؤْمِنَ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا﴾ . «الاحزاب آية ٣٦»

فادعاء الأستاذ أن علماء الدعوة يمنعون التمسح بالکعبـة مطلقاً ادعاء خاطئ ، وأما التمسح بـقبر الرسول ﷺ ، فهو حرام ، ووسيلة من وسائل الشرك ، وكذا التمسح بـقبر غيره من بـاب أولى ، والمنع من ذلك واجب ، وهو من مـحسـنـ الدـعـوـة لا من مـثالـبـها .

قال شـيخ الإـسلام ابن تـيمـيـة في «مـجمـوعـ الفتـاوـيـ» :

«وأما سائر جوانب البيت والركـنـان الشـامـيـان وـمـقـامـ إـبرـاهـيمـ ، فلا يـقـبـلـ ، ولا يـتـمـسـحـ به بـاتـفـاقـ المـسـلـمـيـنـ المـتـبـعـيـنـ لـلـسـنـةـ المـتـوـاتـرـةـ عنـ النـبـيـ ﷺ ، فإذا لم يكن التـمـسـحـ بـذـلـكـ وـتـقـبـيلـهـ مـسـتـحـبـاـ ؛ فأـولـيـ أنـ لا يـقـبـلـ ولا يـتـمـسـحـ بـهـاـ هوـ دونـ ذـلـكـ .

وـاتـفـقـ الـعـلـمـاءـ عـلـىـ أـنـ لـاـ يـسـتـحـبـ لـمـنـ سـلـمـ عـلـىـ النـبـيـ ﷺـ عـنـدـ قـبـرـهـ أـنـ يـقـبـلـ الـحـجـرةـ ، وـلـاـ يـتـمـسـحـ بـهـاـ ، لـثـلـاـ يـضـاهـيـ بـيـتـ الـخـالـقـ ، وـلـأـنـهـ قـالـ ﷺـ :

( اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَّا يُعْبَدْ ) .  
«صحيح رواه أحمد»  
وقال : ( لَا تَتَخِذُوا قبرِي عِيدًا ) .  
«حسن رواه أحمد»  
وقال : ( إِنْ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَخَذُونَ قبورَ أَنْبِيائِهِمْ  
وَصَالِحِيهِمْ مساجد ، أَلَا فَلَا تَتَخَذُوا الْقُبُورَ مساجد ؛ فَإِنِّي  
أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكْ ) .  
«رواه مسلم»

فإذا كان هذا دين المسلمين في قبر النبي ﷺ الذي هو سيد ولد  
آدم ؛ فقبر غيره أولى أن لا يُقبل ولا يُستلم ) . «جـ ٢٦ / ٩٧»  
وقال أيضاً : «وَلَا يُسْتَلِمُ مِنَ الْأَرْكَانِ إِلَّا الرَّكْنُ الْيَهَانِيُّونَ دُونَ  
الشَّامِيِّينَ ؛ فَإِنَّ النَّبِيَّ ﷺ إِنَّمَا اسْتَلَمَهُمَا خَاصَّةً ؛ لَأَنَّهُمَا عَلَى  
قَوْاعِدِ إِبْرَاهِيمَ ، وَالْأَخْرَانِ هُمَا فِي دَاخِلِ الْبَيْتِ ، فَالرَّكْنُ الْأَسْوَدُ  
يُسْتَلِمُ وَيُقْبَلُ ، وَالْيَهَانِيُّ يُسْتَلِمُ وَلَا يُقْبَلُ ، وَالْأَخْرَانُ لَا يُسْتَلِمُانَ  
وَلَا يُقْبَلُانَ ، وَالاستِلامُ هُوَ مسحُ بِالْيَدِ ؛ وَأَمَّا سَائِرُ جُوانِبِ  
الْبَيْتِ وَمَقَامِ إِبْرَاهِيمَ وَسَائِرِ مَا فِي الْأَرْضِ مِنَ الْمَسَاجِدِ وَحِيطَانِهَا  
وَمَقَابِرِ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَصَخْرَةِ بَيْتِ الْمَقْدِسِ ، فَلَا تَسْتَلِمُ ،  
وَلَا تُقْبَلُ باتفاقِ الْأَئْمَةِ» اهـ . «جـ ٢٦ / ١٢١»

فالتبرك بالبقاع والقبور والأثار إذا كانقصد منه التعلق على غير  
الله في حصول البركة وطلبها من غيره فهذا شرك ، فهذا على  
علماء الدعوة إذا حالوا بين الناس وبين الشرك ووسائله نصحاً  
للخلق وغيره للحق ؟ !

## الدين يُنكر البدع

ثم يعدُّ الأستاذ منع التمسح بقبر الرسول ﷺ تعرِيضاً لمقامه وقبره للأذى . انظر (ص ٩٤) من كتابه .

ويا سبحان الله ! إن الذي يؤذى الرسول حقيقة هو الذي يجعل قبره وثناً يعبد ، ويرتكب ما نهى عنه ، أو يدافع بلسانه وقلمه عمن يفعل ذلك .

وقوله : «وكان ذلك هو الذي أثار ثائرة المسلمين في كل مكان . . .» إلخ ؛ قول فيه مجازفة وتقول على المسلمين ، فالMuslimون بالمعنى الصحيح يؤيدون علماء الدعوة في ذلك ، ولا ينكروه إلا الجهال الذين لا يعرفون من الإسلام إلا اسمه ، أو المعاندون من عباد القبور ، وهؤلاء وأولئك لا اعتبار لإنكارهم في ميزان الحق و مجال النقد .

ثم الداعية إلى الحق لا بد أن يُعادى وتحاكم ضده التهم ، ولنا بما جرى لسيدنا محمد ﷺ وبما جرى لإخوانه النبيين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين وما جرى على أتباعهم ، لنا في ذلك أكبر أسوة وأعظم عبرة .

ثم إن الأستاذ أراد أن يلطف الموضوع ، ويغطي ما مر في كلامه من شطحات ، فقال :

«إن هذه الأمور (يعني : الأمور التي أنكرها الشيخ ) بمنزلة ورم

خبيث يحتاج إلى يد نطاسي بارع للقضاء عليه» ؟ !

٧ - ثم يقول : « ولو أن الوهابية قد أخذت الأمر مأخذًا هينًا ، ودعت أول ما دعت إلى ترك البدع الصارخة ، كالزار والتهائم وغير ذلك مما كان يعيش عليه كثير من المسلمين في ذلك الحين ، ولو أن الوهابيين فعلوا هذا ؛ لكان تمهدًا طيباً ومقدمة ناجحة لما تنطوي عليه دعوتهم من تحرير العقل الإسلامي وتحرير العقيدة الإسلامية مما غشتها من جهل وضلال» .

هكذا يرى الأستاذ طريقة الدعوة الناجحة أن يترقى بها من الأدنى إلى الأعلى ، بحيث يبدأ بإنكار البدع أولاً ، ثم بإنكار الشرك . ولنا على ذلك ملاحظتان :

الأولى : عده التهائم من البدع ، مع أنها قد تكون شركاً إذا اعتقد معلقها أنها تدفع الشر بذاتها ، وكذا إذا كان فيها ألفاظ شركية ؛

قال عليه السلام : «إن الرُّقُى والتهائم والتولة شرُك» . «صحيح رواه أحمد»

[التولة : نوع من السحر يحب المرأة لزوجها]

الثانية : إن هذه الطريقة التي وصفها للدعوة مخالفة لطريقة الرسول صلوات الله عليه وسلم ، فالرسول أول ما بدأ بإنكار الشرك ، فلبث في مكة ثلاثة عشرة سنة يدعو إلى التوحيد وإنكار الشرك قبل أن يأمر بالصلة والزكاة والصيام والحج ، والنهي عن البدع إنما يكون بعد صلاح العقيدة ، بحيث يبدأ بالأهم فالأهم ، بل هذه طريقة جميع

الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ، كلَّ نَبِيًّاً أولَ ما يبدأ  
قومه بقوله : ﴿يَا قَوْمٍ اغْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ﴾ .  
٨ - يتكلّم الأستاذ عن الاستعانة بالملائكة ، فيقول :

«إنَّ الإِنْسَانَ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللهِ وَيُضْمِنُ قَلْبَهُ عَلَى تَوْحِيدِهِ لَا يَخْلُو أَبْدًا  
فِي حَالَاتٍ مُخْتَلِفةٍ مِنْ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى غَيْرِ اللهِ فِيهَا يَطْرُقُهُ  
مِنْ أَحْدَاثِ ذَلِكَ فِي الْوَقْتِ الَّذِي لَا يَخْلُو فِيهِ قَلْبُهُ مِنْ ذِكْرِ اللهِ  
وَإِلَيْهِانْ بِتَفْرِدِهِ بِالْأَوْهَنِيَّةِ ، وَنَحْنُ نَرَى أَنَّ مَثْلَ هَذِهِ الْالْتِفَاتَاتِ  
الْعَارِضَةِ لَا يَمْكُنُ أَنْ تَقْطُعَ الطَّرِيقَ عَلَى الْمُسْلِمِ ، وَأَنْ تَعْزِلَهُ عَنْ  
رَبِّهِ ، وَتَسْلِكَهُ فِي عَدَادِ الْكَافِرِ الْمُلْحَدِينَ ، كَمَا تَقُولُ بِذَلِكَ  
الْدُّعَوَةُ الْوَهَابِيَّةُ ، فَأَيِّ إِنْسَانٍ لَا تَخْفَى نَفْسُهُ مِنْ غَيْرِ قَصْدِهِ إِلَى  
الْتَّهَاسِ الْعُونَ مِنْ ذُوِّيِّ الْجَاهِ وَأَصْحَابِ السُّلْطَانِ؟ . . . . .» .  
إِلَى أَنْ قَالَ : «فَهَلْ لَوْ أَقْرَبَ مُسْلِمٌ الْيَوْمَ فِي النَّارِ ، ثُمَّ جَاءَهُ أَحَدٌ  
يَمْدُدُ إِلَيْهِ يَدَ الْخَلَاصِ ، أَيْكُونُ هَذَا الْمُسْلِمُ كَافِرًا أَوْ مُلْحَدًا إِذَا  
قَبِيلَ الْعُونَ؟ !

إِنَّ التَّوْحِيدَ الْخَالِصَ عَلَى الْوَجْهِ الَّذِي تُصَوِّرُهُ الدُّعَوَةُ الْوَهَابِيَّةُ  
يُحْتَمِلُ عَلَى مَثْلِ هَذَا الإِنْسَانِ أَلَا يَسْتَعِنُ بِغَيْرِ اللهِ .  
فَكَيْفَ الْأَمْرُ إِذْنَ وَصَاحِبِ الدُّعَوَةِ نَفْسُهُ قَدْ مَدَّ يَدَهُ إِلَى أَمِيرِ  
الْعُيُونَ أَوْلًا ، ثُمَّ إِلَى الْأَمِيرِ مُحَمَّدِ بْنِ سَعْدَ ثَانِيًا؟ !  
فَهَلْ فِي هَذَا مَا يَنْقُصُ التَّوْحِيدَ أَوْ يَفْسِدُ الْعِقِيدَةَ؟ ! فَإِنَّ الْأَخْذَ

بالأسباب أمر يدعو إليه العقل ، ويزكيه الدين ، وغاية ما في الأمر أن يَضْلِلَ بعض الناس عن جهل عن الاتجاه إلى الأسباب السليمة المتصلة بالأسباب ، وذلك ما يمكن أن نفترس به تعلق بعض الجهلة بالأضرحة ونحوها ؛ أنهم ضَلُّوا الطريق ، فلم يتعرفوا على الأسباب الصحيحة ، ومثل هذا يوصف بالجهل ، ولا يُتَّهم صاحبه بالكفر والخروج عن الدين» اهـ «ص ١٠١

وقد كرر الأستاذ كلمة: «من غير قصد» فهل مراده أن هذه الأشياء التي ذكرها تصدر من نائم أو ناس أو مجنون أو غير ممیز أو مکره ؟ ! فكل من هؤلاء مرفوع عنه القلم بنصوص الأحاديث ، فلا داعي إلى هذا التطويل .

وماذا يقصد بالالتفاتة العارضة إلى غير الله التي نسب إلى الدعوة الوهابية تكفير من فعلها ؟ !

إن كان قصده الالتفات بطلب الحاجات وتفریج الكربات إلى الأموات والغائبين ؛ فهذا كفر بإجماع المسلمين ، ليس في الدعوة الوهابية فحسب ؛ لأنه دعاء لغير الله :

﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا يُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّهَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾ .  
«سورة المؤمنون ١١٧» .

والآيات في هذا كثيرة .

## الاستعانة الجائزة

وإن قصد بهذا الالتفات الاستعانة بالملحق الحي الحاضر فيها يقدر عليه كما يظهر من قوله : «فأي إنسان لم تخفت نفسه من غير قصد إلى التهاب العون من ذوي الجاه والسلطان» ؛ فهذا مباحٌ ، وقد تجنب الأستاذ على دعوة الشيخ في قوله : إنها تكفر من فعل ذلك وتعده ملحداً .

وهو يرد على نفسه ويتناقض في قوله حين يقول : «وصاحب الدعوة قد مد يده إلى أمير العينية أولاً ، ثم إلى الأمير محمد بن سعود ثانياً» .

فقد ردَّ على نفسه فيما نسبه إلى هذه الدعوة ، ونحن نزيده بياناً في هذه المسألة من كلام الشيخ محمد بن عبدالوهاب ، حيث يقول رحمة الله في كشف الشبهات ما نصه :

«إِنَّ الْاسْتِغَاْثَةَ بِالْمُخْلُوقِ فِيمَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ لَا تُنْكِرُهَا ؛ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِي قَصْدَةِ مُوسَى :

﴿فَاسْتَغْاثَهُ الَّذِي مِنْ شَيْعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ﴾ «القصص» ١٥

وكما يستغيث الإنسان بأصحابه في الحرب أو غيره في أشياء يقدر عليها المخلوق ، ونحن أنكرنا استغاثة العبادة التي يفعلونها عند قبور الأولياء ، أو في غيبتهم ، في الأشياء التي لا يقدر عليها إلا الله» اهـ .

وأما قوله عن تعلق بعض الجهلة بالأضرحة : «إنهم ضلوا  
الطريق ، فلم يتعرّفوا على الأسباب الصحيحة ، ومثل هذا  
يوصف بالجهل ، ولا يُتّهم صاحبه بالكفر والخروج عن  
الدين» .

فنقول له : مَن تعلق على الأضرحة عن جهل ؟ بِينَ له الحق ،  
وَدُعِيَ إلى التوحيد ، فإن أصرَ على التعلق بالأضرحة بعد ذلك ؛  
يستغىث بها ، ويطلب الحاجات منها ؛ فهو كافرٌ خارج عن  
الدين ؛ كشأن المشركين الأوَّلين الذين دعاهم رسول الله ﷺ إلى  
التوحيد ، فأبوا ، وقالوا : «أَجْعَلِ الْأَلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا» (ص:٥)  
لأنَّ الجهل يَزُولُ بالبيان ، ولا يبقى على الضلالِ بعد البيان  
إلا معاندٌ للحق .



## رد الاتهام بالتكفير

٩ - وفي الصفحات (١٠٣ و ١٠٤ و ١٠٥) يكتب الأستاذ كلاماً معناه أن الوهابية تسارع إلى تكفير الناس بتعليقهم التائم ، وتمسحهم بالأضرحة ، مع كثرة من يفعل ذلك ، وخطورة التكفير وقوته ، وكون مَنْ يفعل هُذِهِ المخالفات فعلها عن جهل ، ومنْ أَنَّهُ يُمْكِن العلاج عن طريق النصح والإرشاد.. إلخ.

ونحن نجيب الأستاذ عن ذلك بما سبق أن شرحته بأن علماء الدعوة لا يُكفرون الناس بمجرد تعليق التائم ، والتمسح بالأضرحة مطلقاً ، بل في ذلك تفصيل :

فَمَنْ عَلَقَ التَّمِيمَةَ أَوْ تَمَسَّحَ بِالضَّرِيحِ يَعْتَقِدُ فِي ذَلِكَ جَلْبَ النَّفْعِ وَدَفْعَ الْضَّرِّ مِنْ دُونِ اللَّهِ ؛ فَهَذَا شَرُكٌ .

ومن فعله يعتقد سبيباً من الأسباب فقط مع اعتقاده أن جلب النفع ودفع الضر من الله ؛ فهو محروم ، ووسيلة من وسائل الشرك .

ومَنْ فَعَلَ ذَلِكَ جَاهِلًا ؛ بُيْنَ لَهُ ، وَأَرْشَدَ ، فَإِنْ اسْتَمِرَ بَعْدَ ذَلِكَ ، مُنْعَنِّ مِنْهُ بِالْقُوَّةِ .

وكثرة من يفعله ليست حجة : ﴿ وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ .  
«الأنعام آية ١١٦» .

وأما كون التكفير فيه قسوة وخطورة ؟ فذلك لا يمنع من إطلاقه

على مَن اتَّصَفَ بِهِ ، وَعُلَمَاءِ الدِّعَوَةِ - وَالْحَمْدُ لِلَّهِ - لَا يُكَفِّرُونَ إِلَّا  
مَن كَفَرَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ .

وَأَمَّا قَوْلُ الْأَسْتَاذِ : «إِنَّهُ بَعْدَ أَنْ اتَّشَرَ الْعِلْمُ فِي الْجَمَعِ  
الْإِسْلَامِيِّ ، وَخَلَصَتِ الْعُقُولُ مِنْ تَصْوِيرَاتِ الْجَهْلِ ؛ ذَهَبَتْ أَوْ  
كَادَتْ تَذَهَّبُ كُلُّ هَذِهِ الصُّورِ الَّتِي كَانَتْ تَعِيشُ فِي الْجَمَعِ  
الْإِسْلَامِيِّ ؛ مِنْ تَعْظِيمِ الْقَبُورِ ، وَالْتَّمَسْحِ بِالْأَضْرَحةِ» ؛ فَهَذَا  
كَلَامٌ يَنْقُضُهُ الْوَاقِعُ ، وَمَا قَبْرُ أَحْمَدَ الْبَدْوِيُّ ، وَمَسْهَدُ الْحَسِينِ ،  
وَغَيْرُهُمَا . . . وَمَا يُفْعَلُ عِنْدَ هَذِهِ الأَضْرَحةِ الْآنِ مِنَ الشُّرُكِ الْأَكْبَرِ  
بِخَافِ عَلَى الْأَسْتَاذِ ، وَلَا بَعِيدٌ عَنْ بَلْدَهُ .



## الدعوة لا تقوم على العنف

١٠ - قد أكثر الأستاذ من وصف الدعوة بالجدة والعنف والبالغة والغلو والتتعصب والخطأ في أسلوبها ، وهذه صفات ذميمة قد برأ الله الدعوة منها ، فهي والله الحمد دعوة حكيمه صافية مبنية على العلم النافع والجهاد الصادق والصبر ؛ أسوة برسول الله ﷺ ، وترسّماً خطاه .

وسأنقل فقرات مما كتبه الأستاذ في صفحات متعددة ما كان ينبغي له أن يكتبها :

ففي (ص ٧٤) يقول :

«بدأت الدعوة حادة عنيفة مطبوعة بطبع التطرف والمغالاة . . . فلقد بدأت الدعوة بما كان يجب أن تنتهي إليه ، بل بأكثر مما كان يجب أن تنتهي إليه ، بدأت بإنكار المجتمع كله» .

ويقول في (ص ٧٦) :

«كان ينبغي أن تسلك الدعوة مسلكاً أسلم عاقبة من هذا ، لو أنها بدأت أقل عنفاً مما كانت عليه» .

ويقول في (ص ٨١) :

«ولكن تعصّب الوهابيّين (كذا ! والصواب : الوهابيون) لرأيهم فبالغوا فيه ، وتعصّب عليهم المجتمع الإسلامي في جملته ، فأنكر دعوتهم» .

وفي (ص ٩٣) يقول :

«وفي الحق أن الدعوة الوهابية في بدئها قد أخطأت خطأ بِيًّا في أخذ الناس بهذا الأسلوب الحاد العنيف ؛ دون أن تُدخل في حسابها الأثر النفسي الذي يطغى على شعور المسلمين» .

وفي (ص ٩٥) يقول :

«فموضع الدعوة سليم غاية السلام ، ولكن في أسلوبيها بعدُ كثيرٌ عن أساليب التربية» .

وفي (ص ١٠٣) يقول :

«ونقول : إن هذه المبالغة وهذا الغلو في تنقية العقيدة الإسلامية من رواسب الشرك قد وسَعَتْ هُوَةَ الخلاف بين جمهور المسلمين والوهابيين» اهـ .

- والجواب أن نقول للأستاذ : من أي مرجع استَقَيْتَ هذه المعلومات وعرفت هذه الصفات عن الدعوة التي قام بها الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأتباعه ؟

هل وجدت في كتب أصحابها ما يسوغ قولك ؟ فها هي - والله الحمد - موجودة وميسورة ، دُلَّنا على واحد منها يُصدق ما تقول .

أم تَلَقَّيْتَ ذلك من كتب خصومها ؟ فما كان يجوز لك أن تحكم على الخصم اعتقاداً على كلام خصمك .

ثم قوله : «إن المجتمع الإسلامي بأسره أو معظمه قام في وجه

هذه الدعوة ورفضها» قول مردود ، فهذه كتب علماء المسلمين بالعشرات والمئات تُثني على هذه الدعوة وتناصرها وتدافع عنها ؛ من علماء الهند ، واليمن ، والعراق ، والشام ، ومصر ، وغيرهم مما لا أحصيه الآن مما تضمّه المكتبة الإسلامية من الكتب التي تناهٰى عن هذه الدعوة ، إنما قام في وجهها فئات من علماء الضّاللة الذين قال فيهم وفي أمثالهم الرسول ﷺ : «إنما أخاف على أمّي الأئمة المضلّين» صحيح رواه الترمذى

إن دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله وجزاه عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء تترسم خطأ دعوة الرسول الكريم ﷺ ، فقد بدأ دعوته بتبصير الناس طريق الحق ، وتصحيح العقيدة بالبيان والتعليم ، فلما اجتمع حوله تلاميذ وأنصار اقتنعوا بدعوته ؛ طلب من الأمراء من يحميه ويناصره حتى يُبلغ هذه الدعوة إلى ما حوله من البلاد ؛ كما كان الرسول ﷺ يعرض نفسه على القبائل ؛ يطلب من يؤيده حتى يبلغ دعوة ربِّه ، فلما وجد الشيخ من الأمراء من يساعدته ؛ جهر بالدعوة ، وكتب إلى العلماء والولاة في البلدان المجاورة يدعو إلى الله سبحانه ، ويطلب منهم المناصرة ، فاستجاب له من استجاب ، وعاند من عاند ، فكان لا بد من الجهد في سبيل الله ؛ لإعلاء كلمة الله ، وتطهير البلاد من الشرك أسوةً برسول الله ﷺ حينما هاجر إلى

المدينة ، ووُجِدَ لَهُ أَنْصَارًا فِيهَا .  
وَلَيْسَ فِي هَذَا عَنْفٌ أَوْ غَلُوًّا أَوْ تَعْصِبٌ ، كَمَا زَعَمَتْ أَيْمَانُ الأَسْتَاذِ ،  
بَلْ هُوَ سَنَةُ الرَّسُولِ ﷺ فِي جَهَادِ مَنْ عَانِدُ الْحَقِّ ، وَأَصْرَّ عَلَى  
الْطَّغْيَانِ بَعْدِ الْبَيَانِ وَالْإِنْذَارِ .

وَخَتَامًا ، نَقُولُ : يَجِبُ عَلَى الأَسْتَاذِ أَنْ يَعِيدَ النَّظرَ فِي كِتَابِهِ ،  
فَيُصْفِيَهُ مِنْ هَذِهِ التَّنَاقْضَاتِ الَّتِي شَوَّهَتْ جَمَالَهُ ، وَطَمَسَتْ  
مَعَالِمَهُ ، وَيَسْتَقِي مَعْلُومَاتَهُ مِنْ الْمَرَاجِعِ الصَّحِيحَةِ عَنِ الدُّعُوَةِ  
الْمَبَارَكَةِ ، وَعَلَى الْأَخْصِ كَتَبِ الشَّيْخِ وَرَسائلِهِ ، كَكِتَابِ التَّوْحِيدِ ،  
وَكَتَبِ أَحْفَادِهِ وَتَلَامِيذِهِمْ وَغَيْرِهِمْ مِنَ الْعُلَمَاءِ؛ مَثَلُ «تَيسيرِ الْعَزِيزِ  
الْحَمِيدِ» ، و«فَتْحِ الْمَجِيدِ» و«الدَّرِرُ السَّنِينِيَّةُ فِي الْأَجْوَيْةِ  
النَّجْدِيَّةِ» ، و«غَايَةِ الْأَمَانِيِّ فِي الرَّدِّ عَلَى النَّبَهَانِيِّ» لِعَلَمَةِ الْعَرَاقِ  
مُحَمَّدِ شَكْرِيِّ الْأَلْوَسِيِّ ، و«صِيَانَةِ الْإِنْسَانِ عَنْ وَسُوسَةِ الشَّيْخِ  
دَحْلَانِ» لِعَلَمَةِ الْهَنْدِ مُحَمَّدِ بَشِيرِ السَّهْسوَانِيِّ . . . وَغَيْرُهَا مَا  
يُوضَعُ أَهْدَافُ هَذِهِ الدُّعُوَةِ الْمَبَارَكَةِ ، وَيُرَدُّ شَبَهَاتُ خَصْوَمَهَا .  
هَذَا مَا نَرْجُوهُ مِنَ الأَسْتَاذِ الْكَرِيمِ .

وَنَسْأَلُ اللَّهَ لَنَا وَلَهُ التَّوْفِيقُ فِيمَا نَقُولُ وَنَعْمَلُ ، هُوَ حَسْبُنَا وَنَعْمَ الوَكِيلُ  
وَصَلَى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدَ وَآلِهِ وَصَاحِبِهِ وَسَلَّمَ .

## الرد على أبي زهرة

قال الشيخ صالح الفوزان :

١ - عَدَّ دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب نحلة ومذهبًا محدثاً مستقلًا أطلق عليه لفظ الوهابية وعدده من جملة المذاهب الضالة التي أدرجها تحت عنوان : (مذاهب حديثة) : وهي الوهابية ، والبهائية ، والقاديانية . «تاريخ المذاهب الإسلامية ٢٠٧» .

- ومن المعلوم وواقع دعوة الشيخ أنه ليس صاحب مذهب جديد ، وإنما هو في العقيدة على مذهب السلف أهل السنة والجماعة ، وفي الفروع على مذهب الإمام أحمد بن حنبل رحمة الله ، ولم يستقل ولا بمسألة واحدة عن هؤلاء .

فكيف يُعدُّ أبو زهرة صاحب مذهب جديد ، ويُدرجه ضمن المذاهب الضالة والنحل الفاسدة ؟

قاتل الله الجهل والهوى والتقليد الأعمى .

وإذا كان هو يعيّب على الوهابية ما توهّمَهُ من تكفيرهم للناس ، فكيف يُبيح لنفسه هذا الذي عابه على غيره ؟ !

٢ - ثم قال : «ومنشئ الوهابية هو محمد بن عبد الوهاب ، وقد درس مؤلفات ابن تيمية ، فراقت في نظره ، وتعمّق فيها ، وأخرجها من حيز النظر إلى حيز العمل» .

- هكذا قال عن مرتبة الشيخ محمد بن عبد الوهاب العلمية : إنه لم يدرس إلا مؤلفات ابن تيمية !! وكأنه لم يقرأ ترجمة الشيخ

وسيرته ، ولم يعرف شيئاً عن تحصيله العلمي ، أو أنه عرف ذلك وكتمه بقصد التقليل من شأنه ، والتغريير بمن لم يعرف شيئاً عن الشيخ ، ولكن هذا لا يستر الحقيقة ، ولا يحجب الشمس في رابعة النهار ، فقد كتب المنصفون عن الشيخ رحمه الله مؤلفات كثيرة انتشرت في الأقطار ، وعرفها الخاص والعام ، وأنه رحمه الله تعمق في دراسة الفقه والتفسير والحديث والأصول وكتب العقيدة التي من جملتها مؤلفات شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم ، وقد تخرج على أيدي علماء أفذاذ وأئمة كبار في مختلف الفنون في بلاد نجد والمحجاز والإحساء والبصرة ، وقد أحazوه في مروياتهم وعلومهم ، وقد ناظر ودرس وأفتى وألف في الفقه والحديث والعقيدة حتى نال إعجاب من اجتمع به أو استمع إلى دروسه ومنظراته ، أوقرأ شيئاً من مؤلفاته ، ومؤلفاته تدل على سعة أفقه وإدراكه في علوم الشريعة ، وسعة اطلاعه وفهمه ، ولم يقتصر فيما ذكر في تلك المؤلفات على كتب ابن تيمية - كما يظن الجاهل أو المتجاهل - بل كان ينقل آراء الأئمة الكبار في الفقه والتفسير والحديث ؛ مما يدل على تبحّره في العلوم ، وعمق فهمه ، ونافذ بصيرته ، وهذا هي كتبه المطبوعة المتداولة شاهدة بذلك والحمد لله ، ولم يكن رحمه الله يأخذ من آراء شيخ الإسلام ابن تيمية ولا من آراء غيره إلا ما ترجح لديه بالدليل ، بل لقد خالف شيخ الإسلام في بعض الآراء الفقهية .

## الافتراض على الدعوة

- ٣ - ثم قال عَمَّنْ أَسْهَاهُمْ بِالوَهَابِيَّةِ : «وَإِنَّهُمْ فِي الْحَقِيقَةِ لَمْ يُزِيدُوا بِالنِّسْبَةِ لِلْعَقَائِدِ شَيْئاً عَمَّا جَاءَ بِهِ ابْنُ تِيمِيَّةَ وَلَكِنَّهُمْ شَدَّدُوا فِيهِ أَكْثَرَ مَا شَدَّدُ ، وَرَتَّبُوا أَمْوَاراً عَلَمِيَّةً لَمْ يَكُنْ قَدْ تَعَرَّضَ لَهَا ابْنُ تِيمِيَّةَ ؛ لَأَنَّهَا لَمْ تَشْهُرْ فِي عَهْدِهِ ، وَيَتَلَخَّصُ ذَلِكُ فِيمَا يَأْتِي :
- أ - لم يكتفوا بجعل العبادة كما قررها الإسلام في القرآن والسنة ، وكما ذكر ابن تيمية ، بل أرادوا أن تكون العادات أيضاً غير خارجة على نطاق الإسلام ، فليلتزم المسلمون ما التزم ، ولذا حرموا الدخان ، وشدّدوا في التحرير ، حتى إن العامة منهم يعتبرون المدخن كالمشرك ، فكانوا يشبهون الخوارج الذين يكفرون مرتكب الذنب .
- ب - وكانوا في أول أمرهم يحرّمون على أنفسهم القهوة وما يماثلها ، ولكن يظهر أنهم تساهلو فيها فيما بعد .
- ج - أن الوهابية لم تقتصر على الدعوة المجردة ، بل عمدت إلى حمل السيف لمحاربة المخالفين لهم ، باعتبار أنهم يحاربون البدع ، وهي منكر تحب محاربته ، ويجب الأخذ بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .
- د - أنها كانت كلما مُكِنَّ لها من قرية أو مدينة أتت على الأضرحة هدمها وتخريباً .

هـ - أنهم تعلّقوا بأمور صغيرة ليس فيها وثنية ولا ما يؤدي إلى وثنية ، وأعلنوا استنكارها ؛ مثل التصوير الفوتوغرافي ، ولذلك وجدها ذلك في فتاواهم ورسائلهم التي كتبها على貌هم .

و - أنهم توسعوا في معنى البدعة توسيعاً غريباً ، حيث إنهم ليزعمون أن وضع ستائر على الروضة الشريفة أمر بدعيٌّ ، ولذلك منعوا تجديد ستائر عليها . . . . إلى أن قال :

« وإننا لنجد فوق ذلك منهم من يعُدُّ قول المسلم :

( سيدنا محمد ) بيعة لا تجوز ، ويغلون في ذلك غلواً شديداً » .

إلى أن قال : « وإنه يلاحظ أن علماء الوهابيين يفرضون في آرائهم الصواب الذي لا يقبل الخطأ وفي آراء غيرهم الخطأ الذي لا يقبل التصويب ، بل إنهم يعتبرون ما عليه غيرهم من إقامة الأضرحة والطواف حولها قريباً من الوثنية ». انتهى ما قاله في حق من سماهم الوهابية ، ويظهر أنه امتنأ صدره غالاً وحقداً وغيظاً عليهم ، فتنفس الصعداء بإفراج بعض ما عنده ، والله سبحانه مُطْلِعٌ على كل قائل وقلبه :

﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ . ( سورة ق ١٨ ) .

وجوابنا عن ذلك من وجوه :

الوجه الأول : قوله : « إنهم في الحقيقة لم يزيدوا بالنسبة للعقائد شيئاً عما جاء به ابن تيمية » ؛ معناه أن ابن تيمية في نظره جاء بعقائد

ابتدعها من عنده ، وأن الوهابية عدوٌ مُشرّعاً .

وقد سبق الجواب عن هذه الفريدة ، وبيننا أن شيخ الإسلام ابن تيمية لم يبتدع شيئاً من عنده ، بل كان على عقيدة السلف الصالح من الصحابة والتابعين والقرون المفضلة ، لم يستحدث شيئاً من عنده ، وإننا نتحدى كل من يقول مثل هذه المقالة الظالمة أن يبرز لنا مسألة واحدة خالفة فيها شيخ الإسلام ابن تيمية من سبقه من سلف الأمة ، غاية ما في الأمر أنه جدّ عقيدة السلف ، ونشرها ، وأحياها بعدهما اندرست ونسوها الكثيرون .  
ونقول أيضاً : إن شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب وغيره من أئمة الدعوة لم يقتصروا على كتب شيخ الإسلام ابن تيمية ، بل استفادوا منها ومن غيرها من الكتب السليمة المفيدة المتمسية على منهج السلف ؛ يعرف هذا من طالع كتبهم .

الوجه الثاني : أن قوله : «لم يكتفوا بجعل العبادة كما قررها الإسلام في القرآن والسنة» فريدة عظيمة واتهام خطير لعلماء دعوة التوحيد في نجد بأنهم ابتدعوا عبادات لم يشرعها الله ورسوله .  
ولكن الله فضحه وبينَ كذبه ، حيث لم يجد مثالاً لما قال إلا تحريم الدخان ، وهذا مما يدلُّ على جهله ؛ فإن تحريم الدخان ليس من قسم العبادات والعقائد ، وإنما هو من قسم الأطعمة والحلال والحرام والفروع . وأيضاً فإن تحريم الدخان لم يختصُ به علماء

الدعوة في نجد ، بل حرّمَه غيرهم من علماء الأُمّة ؛ لخيته وضرره ،وها هي الآن تقام أنشطة مكثفة للتحذير من شرب الدخان وتوعية الناس بأضراره من قبل المنظمات الصحية العالمية .

وقوله : «حتى إن العامة منهم يعتبرون المدخن كالمشرك» . هذه فرية أخرى ، ولو صح أن أحداً من العامة حصل منه ذلك ، فالعامي ليس بحجّة يُعاب به أهل العلم ، ولكن عوامًّا أهل نجد - والحمد لله - يعرفون من الحق أكثر مما يعرفه علماء الضلالة ، يعرفون ما هو الشرك وما هو المحرّم الذي لا يُعدُّ شركاً بما يقرأون وما يسمعون من دروس التوحيد وكتب العقائد الصحيحة .

الوجه الثالث : قوله :

« كانوا في أول أمرهم يحرّمون القهوة وما يماثلها » .  
نقول : هذا كذب ظاهر ، ولم يأت بها ثبوت ما يقول ، وما زال علماء نجد وعامتهم يشربون القهوة في مختلف العصور ، وهذه كتبهم وفتواهم ليس فيها شيء يؤيد ما يقوله ، بل فيها ما يكذبه ؛ فإن الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن رحمه الله أنكر على من قال بتحريم القهوة من الجهال ، ورد عليه ، وله في ذلك رسالة مطبوعة مشهورة .

الوجه الرابع : قوله : «إن الوهابية لم تقتصر على الدعوة المجردة ، بل عمدت إلى حمل السيف لمحاربة المخالفين لهم باعتبار أنهم يحاربون البدع» .

أقول : أولاً : قوله : «إن الوهابية لم تقتصر على الدعوة المجردة» يدل على جهله ، فإن الدعوة المجردة لا تكفي مع القدرة على مجاهدة أعداء الإسلام ؛ لأن الرسول ﷺ جاء بالدعوة والجهاد في سبيل الله .

ثانياً : قوله : «إنهم حملوا السيف لمحاربة من خالفهم» . هذا كذب عليهم ؛ فإنهم لم يحاربوا خصومهم لمجرد خالفتهم ، بل حاربواهم لأحد أمرين : إما للدفاع عن أنفسهم إذا اعتدى عليهم أحد ، وإما لإزالة الشرك إذا احتجت إزالته إلى قتال ، وتاريخ غزوتهم شاهد بذلك ، وهو مطبوع متداول في أكثر من كتاب .



## من فضائل الدعوة

الوجه الخامس : قوله : «إِنَّهَا كَانَتْ كُلَّمَا مُكْنَنَ لَهَا مِنْ قَرْيَةً أَوْ مَدِينَةً ؛ أَتَتْ عَلَى الْأَضْرَحَةِ هَدْمًا وَتَخْرِيبًا» .

أقول : هذا من فضائلهم ، وإن عذبه وأضرابه من معايبهم ؛ لأنهم ينفدون بذلك وصية رسول الله ﷺ بقوله لعلي رضي الله عنه : «لَا تَدْعُ قَبْرًا مُشْرَفًا إِلَّا سُوَيْتَهُ» . «رواه مسلم» فأي عيب في ذلك إذا أزالوا مظاهر الوثنية ، وعملوا بالسنة النبوية ؟ ولكن أهل الجهل والضلال لا يعلمون ، فيعتقدون الحسن قبيحاً ، والقبح حسناً ، والمنكر معروفاً ، والمعروف منكراً ، وقد تكاثرت الأدلة على تحريم البناء على القبور لأن ذلك من وسائل الشرك ، فلا بد من هدم الأضرحة وإزالة مظاهر الوثنية ، وإن غضب أبو زهرة وأضرابه ممن يرون بقاء الأضرحة التي هي منابت الوثنية وأوكارها .

الوجه السادس : قوله : «إِنَّهُمْ تَعَلَّقُوا بِأَمْوَالٍ صَغِيرَةٍ» ، ثم مثل لذلك بتحريم التصوير الفوتوغرافي ، والجواب عن ذلك :

أولاً : إن التصوير ليس من الأمور الصغيرة ، بل هو من كبائر الذنوب ؛ للأحاديث الصحيحة في النهي عنه ، والتحذير منه ، ولعن المصورين ، والإخبار بأنهم أشد الناس عذاباً يوم القيمة ؛ من غير تفريق بين التصوير الفوتوغرافي وغيره ، ومن

فرق ؛ فعليه الدليل ، والمحذور في التصوير والتعليق الذي حرم من أجله متحقّقان في جميع أنواع الصور الفوتوغرافية وغيرها .

وثانياً : قوله : «إن التصوير لا يؤدي إلى وثنية» قول مردود ؛ لأن تصوير من أعظم الوسائل التي تؤدي إلى الوثنية ، كما حصل لقوم نحو لما صوروا الصالحين ، وعلقوا صورهم على مجالسهم ، وأآل بهم الأمر إلى أن عبدوا تلك الصور ، كما ورد ذلك في « الصحيح البخاري وغيره عند تفسير قوله تعالى : «وقالوا لا تذرُنَّ آهاتَكُمْ ولا تذرُنَّ وَدَّا ولا سُواعاً ولا يَغُوثَ ويَعُوقَ وَنَسْراً وقد أضلوا كثِيرًا» ». (نوح آية ٢٣)

الوجه السابع : قوله : «إِنَّهُمْ تَوَسَّعُوا فِي مَعْنَى الْبَدْعَةِ تَوْسِيعًا غَرِيبًا ، حتى إِنَّهُمْ لَيَزْعُمُونَ أَنَّ وَضْعَ سَتَائِرٍ عَلَى الرُّوْضَةِ الشَّرِيفَةِ أَمْ بَدْعَيْهِ ، وَلَذِكْرِهِ مَنْعِهَا تَجْدِيدُ السَّتَائِرِ عَلَيْهَا» .

والجواب عن ذلك أن نقول :

أولاً : هو لا يدرى ما هي الروضة الشريفة ، فيظن أنها الحجرة النبوية ، وليس الأمر كذلك :

فالروضة في المسجد ، وهي ما بين منبر النبي ﷺ وبيته لقوله ﷺ : (ما بين بيتي ومنبري روضة من رياض الجنة) . (متفق عليه) والحجرة النبوية خارج الروضة ، وكانت خارج المسجد قبل

التوسيعة التي أجرتها الوليد بن عبد الملک .

ثانياً : الروضة لا يمكن وضع ستائر عليها ، ولا يتصور ، وإنما يقصد الحجرة النبوية ؛ ي يريد أن تجعل مثل الأضرحة القبورية ، فتُجعل عليها الستور كما على الأضرحة ، وهذا لا يجوز لأمررين :

١ - لأنه لم يكن من عمل السلف الصالح من الصحابة والتابعين والقرون المفضلة ، فلم يكن عليها ستائر في وقتهم .

٢ - لأنه وسيلة إلى الشر ، بل ستر سائر الحيطان عموماً إسراف لا ينبغي فعله . قال في «المغني» (٧ / ٩) :

«فاما ستر الحيطان بستور غير مصورة ؛ فإن كان حاجة من وقاية حر أو برد فلا بأس لأنه يستعمله في حاجته ، فأشبه الستر على الباب وما يلبسه على بدنـه ، وإن كان لغير حاجة ؛ فهو مكرورة وعذر في الرجوع عن الدعوة (يعني : إلى الوليمة) .



## اتهامات مردودة

الوجه الثامن : قوله : « وإنما ننجد فوق ذلك منهم من يعده قول سيدنا محمد بدعة لا تجوز ، ويغلون في ذلك غلواً شديداً ». والجواب عن ذلك نقول : هذا كذبٌ من القول ، فعلماء الدعوة يثبتون ما ثبت للنبي ﷺ من الصفات الكريمة ، ومنها أنهم يعتقدون أنه سيد ولد آدم ، وأفضل الخلق على الإطلاق ، لكنهم يمنعون الغلو في حقه ﷺ ؛ عملاً بقوله ﷺ : « لا تطروني كما أطرت النصارى ابنَ مريم ». (رواه البخاري) .  
ويمعنون الابتداع ، ومن ذلك أن يقال : (سيدنا) في المواطن التي لم يرد قول ذلك فيها ؛ كالآذان والإقامة ، والتشهد في الصلاة ، وكذا رفع الأصوات قبل الأذان ؛ يقول : اللهم صل وسلم على سيدنا رسول الله ، أو بعد أداء الصلوات ؛ كما يفعله المبدعة بأصوات جماعية ، وهذا هو الذي أظنه يقصده في كلامه ، حيث يراه يُفعل عندهم ، فظنّه مشرّعاً وهذا هو الذي ينكّره علماء الدعوة في المملكة العربية السعودية ، وينكّره غيرهم من أهل التحقيق والعمل بالسنة وترك البدعة في كل مكان ؛ لأنّه بدعة ، وكل بدعة ضلاله ، وغلو في حقه ﷺ ، والغلو ممنوع .  
أما قول سيدنا رسول الله في غير مواطن البدعة ؛ فعلماؤنا لا

ينكرونـه ، بل يعتقدونـه ، ويقولونـ : هو سيدنا وإمامنا عليه السلام .  
الوجه التاسع : قوله : «وفي سبيل دعوتهم يُغليظون في القول ، حتى  
إن أكثر الناس ، لينفرون منهم أشد النفور» .  
والجواب عن ذلك أن نقول :

أولاًً : هذا الكلام من جملة الاتهامات التي لا حقيقة لها ، وهذه كتب  
علـئـانـا ورسائـلـهـمـ والحمد للـلهـ ليسـ فـيـهاـ تـغـلـيـظـ ؛ إـلاـ فـيـهاـ يـشـرـعـ فـيـهـ  
التـغـلـيـظـ ، وليـسـ فـيـهاـ تـنـفـيرـ ، وإنـهاـ فـيـهاـ الدـعـوـةـ إـلـىـ اللهـ بـالـبـصـيرـةـ  
وـالـحـكـمـةـ وـالـمـوعـذـةـ الـحـسـنـةـ ، وـكـتـبـهـمـ فـيـ ذـلـكـ مـطـبـوـعـةـ وـمـتـداـوـلـةـ  
وـمـتـشـرـرـةـ ، وـكـلـ مـنـ اـتـصـلـ بـهـمـ ؛ فـإـنـهـ يـثـنـيـ عـلـيـهـمـ ، وـقـدـ كـتـبـ  
الـمـنـصـفـوـنـ عـنـهـمـ الشـيـءـ الـكـثـيرـ فـيـ تـارـيـخـهـمـ الـمـاضـيـ وـالـحـاضـرـ ، مـنـ  
حـسـنـ السـيـاسـةـ ، وـصـدـقـ الـمـعـاـمـلـةـ ، وـالـلـوـفـاءـ بـالـعـهـودـ ، وـالـرـفـقـ  
بـالـمـسـلـمـيـنـ ، وـأـكـبـرـ شـاهـدـ عـلـىـ ذـلـكـ مـنـ يـفـدـ إـلـىـ مـكـةـ الـمـشـرـفـةـ لـلـحجـ  
وـالـعـمـرـةـ كـلـ عـامـ ، وـمـاـ يـشـاهـدـونـهـ مـنـ العـنـيـةـ بـخـدـمـةـ الـحـجـيجـ ،  
وـبـذـلـ الـمـجـهـودـ فـيـ تـوـفـيرـ رـاحـتـهـمـ ، مـاـ أـطـلـقـ الـأـلـسـنـةـ وـالـأـقـلـامـ بـالـثـنـاءـ  
عـلـيـهـمـ وـعـلـىـ حـكـومـتـهـمـ ، وـكـذـلـكـ مـنـ يـفـدـونـ إـلـىـ الـمـلـكـةـ لـلـعـمـلـ  
فـيـهـ يـشـهـدـ أـكـثـرـهـمـ بـذـلـكـ .

ثانياًً : وأما قوله : «حتى إن أكثر الناس لينفرونـ منهمـ أـشـدـ النـفـورـ»  
 فهوـ منـ أـعـظـمـ الـكـذـبـ وـخـلـافـ الـوـاقـعـ ؛ فـإـنـ الدـعـوـةـ الـيـ قـامـواـ  
بـهـاـ فـيـ عـهـدـ الشـيـخـ مـحـمـدـ بـنـ عـبـدـ الـوـهـابـ رـحـمـهـ اللـهـ إـلـىـ هـذـاـ الـعـهـدـ -

وهي الدعوة إلى الإسلام ، وإخلاص التوحيد ، والنهي عن الشرك والبدع والخرافات - قد لاقت قبولاً في أرجاء العالم ، وانتشرت انتشاراً واسعاً في كثير من الأقطار ، وما هو على صعيد الواقع الآن أكبر شاهد وأعظم دليل على ما ذكرنا .

ويتمثل ذلك فيما تبذلها الحكومة السعودية التي هي حكومة الدعوة - أداة الله بقاءها وسند خطتها - بتوجيه من علمائها ورغبة من حكامها بفتح الجامعات الإسلامية التي تخرج الأفواج الكثيرة من أبناء العالم الإسلامي على حسابها .

ويتمثل ذلك أيضاً في إرسال الدعوة إلى الله في مختلف أرجاء العالم ، وفي توزيع الكتب المفيدة ، وبذل المعونات السخية للمؤسسات الإسلامية ، ومساعدة المعوزين في العالم الإسلامي ، وإقامة المؤتمرات والندوات ، وبناء المساجد والمراكز الإسلامية ؟ لتبصير المسلمين بدينهم ، مما كان له أعظم الأثر والقبول الحسن - والحمد لله - .

وهذا واقع مشاهد ، وهو يبطل قول ذلك الحاقد :  
«إن أكثر الناس لينفرون منهم أشد النفور»  
لكن كما قال الشاعر :

لِ حِيلَةٍ فِي مَنْ يُنْهِي  
مَنْ كَانَ يَخْلُقُ مَا يَقُولُ

لِ حِيلَةٍ فِي الْكَذَابِ حِيلَةٍ  
لُ فَحِيلَةٌ فِي هِ قَلِيلَةٌ

الوجه العاشر : قوله : « وإنه يُلاحظ أن علماء الوهابيين يفرضون في آرائهم الصواب الذي لا يقبل الخطأ ، وفي رأي غيرهم الخطأ الذي لا يقبل التصويب» .

والجواب عنه أن نقول : هذا من جنس ما قبله من التهجم الكاذب الذي لا حقيقة له ، فهذه كتب علمائنا ومناقشاتهم لخصومهم ليس فيها شيء مما ذكره ، بل فيها ما يكذبه به من بيان الحق وتشجيع أهله ، ورد الباطل بالحججة والبرهان ، ودعوة أهله إلى الرجوع إلى الحق بالحكمة والموعظة الحسنة ، ولم يدعوا لأنفسهم العصمة من الخطأ ، ويرفضوا ما عند غيرهم من الصواب ؟ كما وصمهم بذلك .

وهذا إمامهم وكبيرهم الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله يقول في إحدى رسائله التي وجهها لخصومه :

«أرجو أن لا أردد الحق إذا أتاني ، بل أشهدُ الله وملائكته وجميع خلقه إن أتانا منكم كلمة من الحق ؛ لأقبلنَّها على الرأس والعين ، ولأنضرنَّ الجدار بكل ما خالفها من أقوال أئمتِي ، حاشا رسول الله ﷺ ، فإنه لا يقول إلا الحق» انتهى .

وكلهم والحمد لله على هذا المنهج الذي قاله الشيخ .

## الجهل بالوثنية

الوجه الحادي عشر : قوله : « بل إنهم يعتبرون ما عليه غيرهم من إقامة الأضরحة والطواف حوالها قريباً من الوثنية ». .

والجواب عنه أن نقول : كلامه هذا يدل على جهله بمعنى الوثنية ، فلم يدر أنها تمثل في تعظيم القبور بالبناء عليها والطواف حوالها وطلب الحاجة من أصحابها والاستغاثة بهم ، فلذلك استغرب استنكار ذلك واعتباره من الوثنية !!

وكأنه لم يقرأ ما جاء في القرآن الكريم والسنة النبوية من استنكار الاستشفاع بالموتى ، واتخاذهم أولياء ، ليقربوا إلى الله زلفى ، ولم يقرأ نبأَ الرسول ﷺ عن البناء على القبور ، واتخاذها مساجد ، ولعنةَ مَن فعل ذلك !! وإذا لم تكن إقامة الأضرحة والطواف حوالها وثنية فما هي الوثنية ؟

لكن كما قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : « تُنقض عُرى الإسلام عُروة عُروة إذا نشأ في الإسلام مَن لا يعرف الجاهلية ». .

أم يكن شرك قوم نوحٍ متمثلاً في دعاء الأموات ؟  
 أم تكن اللّات ضريحاً لرجل صالح كان يُلْتُ السويق للحجاج ، فلما مات عكفوا على قبره ، وطافوا حوله ؟ !  
 ولو كان هذا الكلام صادراً عن عاميٍّ لا يعرف الحكم ، لهان

الأمر، لأن العامي جاهم ، وتأثيره على الناس محدود ، لكن الذي يؤسفنا أن يكون صادراً عمن يدعى العلم ، وقد صدرت عنه مؤلفات كثيرة ؛ فهذا قد يكون تأثيره على الناس - خصوصاً محدودي الثقافة - شديداً ؛ نظراً لكثره مؤلفاته ، وسمعته الواسعة ، وإحسان الظن به .

ولكن الحق سينتصر بإذن الله :

﴿فَإِمَّا الزَّبْدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَإِمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ﴾ .  
﴿سورة الرعد ١٧﴾

والعلم لا يقاس بكثرة الإصدارات ، وإنما يُقاس بمدى معرفة الحق من الباطل ، والهدى من الضلال ، والعمل بذلك .  
وإلا فكيف يُتصور من مسلم - فضلاً من ينتمي إلى العلم - أن يتغافل بأن الطواف بالأضرحة ليس من الوثنية ؟ !

فالطائف بالأضرحة إن كان قصده التقرب إليها بذلك ؛ فلا شك أن هذا شرك أكبر ؛ لأنه تقرب بالعبادة إلى غير الله ، وإن كان قصده بالطواف حول الضريح التقرب إلى الله وحده فهذه بدعة ووسيلة إلى الشرك لأن الله لم يشرع الطواف إلا حول الكعبة المشرفة ولا يُطاف بغيرها على وجه الأرض .

هذا وإننا ندعوك كل من بلغه شيء من تشويه دعوة الشيخ محمد

ابن عبد الوهاب أو قرأ شيئاً من الكتب التي تروج هذا التشويه ؟ أمثال كتب الشيخ محمد أبي زهرة ؟ فعليه أن يتثبت وأن يراجع كتب الشيخ محمد بن عبد الوهاب وكتب العلماء الذين جاءوا من بعده وحملوا دعوته ؟ ليرى فيها تكذيب تلك الشائعات ، وقد

قال الله تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بَنَأَ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ . « الحجرات آية ٦ »

وكتب الشيخ محمد بن عبد الوهاب وكتب علماء الدعوة من بعده ميسورة والحمد لله ، وهي توزع على أوسع نطاق ، عن طريق الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد ومكاتبها في الداخل والخارج ، وفي موسم الحج كل سنة ، وهي لا تدعو إلى مذهب معين أو نحلة محدثة ، وإنما تدعو إلى العمل بكتاب الله وسنة رسوله ومذهب أهل السنة والجماعة ، ونبذ البدع والخرافات ، والاقتداء برسول الله ﷺ ، وسلف الأمة ، والقرون المفضلة .

وصلى الله على نبينا محمد وآلـه وصحبه أجمعين .



## مناقشة حول الوهابية

قال الدكتور عبد العزيز بن عبد اللطيف :

وأذكر أنني كنت في زيارة إلى ماليزيا للمشاركة في ندوة . . فقال لي مرة أحد القضاة هناك : أنتم تدرسون في بلادكم العقيدة الوهابية ، قلت له : المذهب الفقهي السائد في المملكة هو المذهب الحنفي ، والمرجع الرئيس في كليات الشريعة وأصول الدين ، وهي الكليات التخصصية ، والمتخرجون منها يتولون تدريس «الاعتقاد» في المراحل الإعدادية والثانوية .

المرجع الرئيس هو العقيدة الطحاوية للإمام أبي جعفر الطحاوي الحنفي . . وشرحه للإمام علي بن علي بن أبي العز الحنفي . . فأنت ترى أن صاحب المتن والشرح هم من علماء الحنفية ، ولا ضير في ذلك ، لأنه ليس للإمام أبي حنيفة مذهب مختلف عما عند أخيه الإمام أحمد كما ليس للإمام مالك والشافعي وسائر الأئمة مذهب مختلف عن مذهب أبي حنيفة وأحمد ، والجميع أسرة واحدة وأصحاب اعتقاد واحد . . لأن موردهم واحد ، ومشرِّبِهم واحد . . وكذا الحال بالنسبة لعتقد الإمام محمد بن عبد الوهاب .

ولو جاء واحد من هؤلاء - وحاشاه - بقول مبتدع من عنده يخالف قول الله أو قول رسوله أو إجماع السلف لضررنا بقوله عرض الخائط . . وأخذنا بقول الله ورسوله . . وإلا تعرضنا لسخط الله ومقته .

ولو رجع هؤلاء إلى كتب الأئمة ذاتها لتجلى لهم الأمر ولتبين لهم أنها الدسائس المغرضة التي شوهرت الحقيقة عندهم ، والتلبيس الذي أرخى بسدهم المظلمة على وجه الحق البين .

وأذكر أنني دخلت مرة على الأستاذ «عبدالجليل شلبي» مدير تحرير مجلة الأزهر إبان تحضيري لأطروحة علمية عن التقريب بين السنة والشيعة عام ١٣٩٩هـ وجرى حديث عن موضوع الشيعة والسنة ، فقال لي : وصيتي إليك ألا تأخذ مذهب طائفة إلا من كتبها ومصادرها المعتمدة عندها ، فلقد أتني عليًّا حين من الدهر كنت أظن في دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب الظنون ، بل كنت أعدّها من فئات الخوارج ، فلما رجعت إلى مصادرهم تجلت لي الحقيقة ، وأسفري الليل عن صبحه .. فإذا بي واهِمُ وأن هذه الدعوة هي دعوة إلى عبادة الله وحده لا شريك له ، ودعاؤى وتقولات المبتدة على بعض الأئمة أو مذاهبهم كثيرة<sup>(١)</sup> وما أسهل الداعوى ، ولكن العبرة بصدق الأقوال باقترانها بالبرهان الذي يشهد بصحتها .

---

(١) راجع : كتاب [دعاوی المناوئین لدعوه الشیخ محمد بن عبد الوهاب] للدكتور عبدالعزيز بن عبداللطیف .



## معتقد السلفية

- ١ - كان الشيخ محمد بن عبد الوهاب حنبلي المذهب في دراسته لكنه لم يكن يلتزم ذلك في فتاواه إذا ترجح لديه الدليل فيما يخالفه ، وعليه فإن دعوة الشيخ سلفية في أصولها حنبلية في فروعها<sup>(١)</sup> .
- ٢ - دعت إلى فتح باب الاجتهاد بعد أن ظل مُعلقاً منذ سقوط بغداد سنة ٦٥٦ هـ .
- ٣ - أكدت على ضرورة الرجوع إلى الكتاب والسنة ، وعدم قبول أي أمر في العقيدة ما لم يستند إلى دليل مباشر واضح منها .
- ٤ - اعتمدت منهج أهل السنة والجماعة في فهم الدليل والبناء عليه .
- ٥ - دعت إلى تنقية مفهوم التوحيد مطالبة المسلمين بالرجوع به إلى ما كان عليه المسلمون في الصدر الأول للإسلام .
- ٦ - توحيد الأسماء والصفات : وهو إثبات الأسماء والصفات التي أثبتها الله لنفسه وما أثبتتها رسوله ﷺ له من غير تمثيل ولا تكييف ولا تأويل .
- ٧ - التركيز على مفهوم توحيد العبودية :  
﴿أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾ .  
«النحل ١١٦»

---

(١) إن الدعوة السلفية تقوم على الدليل حتى في الفروع عملاً بقول الأئمة المجتهدin :  
(إذا صح الحديث فهو مذهبى) .

- ٨ - إحياء فريضة الجهاد ، فقد كان الشيخ صورة للمجاهد الذي يمضي في فتح البلاد ينشر الدعوة ويزيل مظاهر الشرك التي انحدر إليها الناس .
- ٩ - القضاء على البدع والخرافات التي كانت منتشرة آنذاك بسبب الجهل والتخلف من مثل :
- أ - زيارة قبر يزعمون أنه قبر الصحابي ضرار بن الأزور وسؤاله قضاء الحاجات .
- ب - زيارة قبة يقولون إنها لزيد بن الخطاب .
- ج - التردد على شجرة يقولون إنها شجرة أبي دجانة وأخرى تسمى الطرفية .
- د - زيارة مغارة تسمى مغارة بنت الأمير .
- هـ - تقسيم التوسل إلى نوعين :
- أ - توسل مرغوب فيه وهو ما كان بأسماء الله الحسنى أو بالعمل الصالح
- ب - توسل مبتدع منهي عنه وهو ما كان بالذوات الصالحة «بجاه الرسول ، بحرمة الشيخ فلان . . . » .
- ١٠ - منع بناء القبور وكسوتها وإسراجها وما إلى ذلك من البدع التي تصاحبها .
- ١١ - التصدي لشطحات الطرق الصوفية ولما أدخلوه على الدين من أشياء لم تكن فيه من قبل .

- ١٢ - تحريم القول على الله بلا علم :  
 ﴿ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .  
 «الأعراف ٣٣»
- ١٣ - إن كل شيء سكت عنه الشارع فهو عفو لا يحل لأحد أن يحرمه  
 أو يوجبه أو يستحبه أو يكرهه :  
 ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءِ إِن تُبْدِلَكُمْ  
 تَسُؤُكُمْ وَإِن تَسْأَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدِلَكُمْ ﴾  
 «المائدة آية ١٠١»
- ١٤ - إن ترك الدليل الواضح والاستدلال بلفظ متشابه هو طريق  
 أهل الزيف كالرافضة والخوارج .  
 ﴿ فَامَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ  
 وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ ﴾ .  
 «آل عمران ٧»
- ١٥ - إن النبي ﷺ ذكر أن الحلال بين الحرام بين وبينها أمور  
 متشابهات فمن لم يفطن لهذه القاعدة وأراد أن يتكلم عن كل  
 مسألة بكلام فاصل فقد ضل وأضل .
- ١٦ - ذكر الشيخ في بيانه لأنواع الشرك ومراتبه أنه :  
 أ - شرك أكبر : وهو شرك العبادة والقصد والطاعة والمحبة .  
 ب - شرك أصغر : وهو الرياء لقوله ﷺ :  
 ( إِنَّ يَسِيرَ الرِّيَاءَ شُرُكٌ ) (ضعف: انظر ضعيف سنن ابن ماجة ص ٣٢٠)  
 ج - شرك خفي : قد يقع فيه المؤمن وهو لا يعلم كما قال النبي ﷺ :

( الشرك في أمتى أخفى من دبيب النمل على الصفا )

« صحيح : انظر صحيح الجامع رقم ٣٧٣٠ »

١٧ - لقد عملت هذه الدعوة على إيقاظ الأمة الإسلامية فكريًا بعد أن رأنت عليها سجف من التخلف والخمول والتقليد الأعمى .

١٨ - العناية بتعليم العامة وتشقيقهم ، وتفتيح أذهان المثقفين منهم ولفت أنظارهم إلى البحث عن الدليل ودعوتهم إلى التنقيب في بطون أمهات الكتب والمراجع قبل قبول أيّة فكرة فضلاً عن تطبيقها .

١٩ - للشيخ مصنفات كثيرة أهمها ( كتاب التوحيد فيما يجب من حق الله على العبيد ) و ( كتاب الإيمان ) و ( كشف الشبهات ) و ( آداب المشي إلى الصلاة ) و ( مسائل الجahلية ) و ( مختصر السيرة النبوية ) وعدد من المختصرات والرسائل التي تدور حول أمور فقهية وأصولية أكثرها في التوحيد .



## ردود على أباطيل

- ١ - التقىت برجل في سوريا يقول عن الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله إنه مبتدع مذهبًا خامسًا ويقصد المذاهب الأربعة . قلت له : إن الشيخ مذهبـه حنـبـلـيـ مـعـرـوـفـ فيـ كـتـبـهـ ،ـ فـكـيفـ تـقـولـ ذـلـكـ ؟ـ وـهـذـاـ مـنـ الـكـذـبـ وـالـافـتـراءـ .
- ٢ - التقىت في مكة بـدـكـتـورـ يـدـرـسـ فيـ إـحـدـىـ الجـامـعـاتـ فـقـالـ لـيـ :ـ سـمـعـنـاـ عـنـكـ يـاـ شـيـخـ مـحـمـدـ زـيـنـوـ أـنـكـ وـهـابـيـ !ـ فـقـلـتـ لـهـ :ـ وـمـاـذـاـ تـعـرـفـ عـنـ الـوـهـابـيـةـ ؟ـ قـالـ لـيـ :ـ إـنـهـ يـقـولـونـ :ـ الـعـصـاـ أـفـضـلـ مـنـ مـحـمـدـ !ـ فـقـلـتـ لـهـ :ـ أـينـ وـجـدـتـ هـذـاـ الـكـلـامـ ؟ـ قـالـ لـيـ :ـ سـمـعـتـهـ مـنـ النـاسـ !ـ قـلـتـ لـهـ :ـ أـنـتـ رـجـلـ تـدـرـسـ فيـ الجـامـعـةـ ثـمـ تـأـخـذـ بـأـقـوـالـ النـاسـ !ـ مـثـلـكـ لـاـ يـفـعـلـ ذـلـكـ ،ـ هـذـاـ لـاـ يـفـعـلـهـ إـلـاـ الـعـوـامـ ،ـ فـسـكـتـ وـلـمـ يـعـطـ جـوابـاـ .ـ أـقـولـ :ـ هـذـاـ مـنـ الـافـتـراءـ عـلـىـ الـوـهـابـيـةـ الـذـيـ سـيـحـاسـبـونـ عـلـيـهـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ ،ـ وـكـلـامـ الدـكـتـورـ لـاـ يـقـولـهـ إـلـاـ حـاقـدـ ،ـ أـوـ جـاهـلـ ،ـ وـمـاـ أـكـثـرـهـمـ فـيـ هـذـاـ الزـمانـ ؟ـ
- ٣ - كنت أتردد على بعض المشايخ في سوريا ، فرأيت منه استجابة لدعوة التوحيد بعد أن أقمت عليه الحجة في قول الله تعالى : ﴿ قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ رَأَيْتُمْ مِّنْ دُونِهِ فَلَا يَمْلُكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنْكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا ، أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمْ

**الوَسِيلَةُ أَيُّهُمْ أَقْرَبٌ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ  
رَبِّكِ كَانَ حَذُوراً** ﴿٥٦﴾ .  
«سورة الإسراء آية ٥٦»

وأن الآية نزلت في حقِّ ناسٍ من الجنِّ كانوا يعبدون فأسلموا .  
وفي رواية : كان ناسٌ من الإنس يعبدون ناساً من الجن فأسلم  
الجن ، وتمسك هؤلاء بدينهِم . «رواه البخاري وانظر تفسير ابن كثير»  
وبعد فترة قال لأتباعه : الوهابية نصف كفار ! لأنهم لا يؤمنون  
بالأرواح !

أقول : لقد خاف الشيخ على منصبه فافتى على الوهابية بأنهم  
لا يؤمنون بالأرواح ، وال الصحيح أنهم يؤمنون بالأرواح ، ولكن  
ينكرون أن يكون لها تصرفات تنفع غيرها أو تضر ، لأن هذا الله  
وحده ، وفي الحديث :

«إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاثة : صدقة جارية ،  
أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعوه» . «رواه مسلم»

٤ - كان أحد العلماء يطعن في الشيخ محمد بن عبد الوهاب في  
درسه ، فقد دم إليه أحد طلابه كتاباً للشيخ المذكور بعد أن نزع  
غلافه ، فقرأه الشيخ وأعجب به ، فقال له الطالب : هذا  
الكتاب للشيخ محمد بن عبد الوهاب ، فندم على عمله وبدأ  
يمدح الشيخ حينما رأى كلامه موافقاً للكتاب والسنة .

## **المذور الفكرية والعقائدية :**

- لقد تَرَسَّمَ الشِّيخُ فِي دُعْوَتِه أَعْلَامًا ثَلَاثَةً اسْتَنَّ طَرِيقَتَهُمْ وَهُمْ :
  - ١ - الْإِمَامُ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ (١٦٤ - ٢٤١ هـ) .
  - ٢ - ابْنُ تِيمِيَّةَ (٦٦١ - ٧٢٨ هـ) .
  - ٣ - مُحَمَّدُ بْنُ قَيْمِ الْجُوزِيَّةِ (٦٩١ - ٧٥١ هـ) .
- فَكَانَتْ دُعْوَتِه صَدِىًّا لِأَفْكَارِهِمْ وَتَرْجِمَةً لِأَهْدَافِهِمْ فِي وَاقِعِ عَمَلِيٍّ .

## **الانتشار وموقع النفوذ :**

- ١ - انتشرت العقيدة السلفية مع الحكم السعودي في بلدان نجد ، وقد دخلت الرياض سنة ١١٨٧ هـ كما واصلت انتشارها في أرجاء الجزيرة العربية ودخلت مع الحكم السعودي مكة المكرمة عام ١٢١٩ هـ والمدينة المنورة التي بايع أهلها عام ١٢٢٠ هـ .
- ٢ - انتقلت الدعوة مع وفود الحجاج إلى خارج الجزيرة العربية .
- ٣ - لقد تركت هذه الدعوة بصماتها وأثارها على حركات الإصلاح التي قامت في العالم الإسلامي بعد ذلك .
- ٤ - من أراد المزيد من المعلومات فليقرأ كتاب : آثار الشِّيخِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ تَأْلِيفُ د/ أَحْمَدِ مُحَمَّدِ الطَّيْبِ .

## من مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب

- ١ - كتاب «أصول الإيمان» .
- ٢ - الأصول الثلاثة وأدلتها : ضمن مجموعة : ثلاثة الأصول وأدلتها ، ويليها شروط الصلاة وأركانها وواجباتها ، وأربع قواعد .
- ٣ - التوحيد الذي هو حق الله على العبيد .
- ٤ - ثلاث مسائل في طلب العلم .
- ٥ - خطب شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب .
- ٦ - الرد على الرافضة .
- ٧ - مختصر زاد المعاد .
- ٨ - مختصر السيرة النبوية .
- ٩ - مسائل الجاهلية .
- ١٠ - كشف الشبهات .
- ١١ - معنى الطاغوت .
- ١٢ - الجامع لعبادة الله وحده .
- ١٣ - تفسير كلمة التوحيد .
- ١٤ - تلقين أصول العقيدة العامة .
- ١٥ - المسائل الأربع .

## الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مرآة علماء الشرق والغرب

١ - محمد رشيد رضا :

قال في التعريف بكتاب : (صيانة الإنسان) :

لم يخل قرن من القرون التي كثر فيها البدع من علماء ربانيين  
عدول يُحددون لهذه الأمة أمر دينها . . .

ولقد كان الشيخ محمد بن عبد الوهاب من هؤلاء العدول  
المجددين ، قام يدعوا إلى تحرير التوحيد وإخلاص العبادة لله  
وحده ، وترك البدع والمعاصي .

٢ - طـه حـسـين :

قال في المحاضرات الأدبية في جزيرة العرب :

« . . . هذه الحركة الإصلاحية التي أحدثها محمد بن  
عبد الوهاب شيخ من شيوخ نجد . . . دعوة قوية إلى الإسلام  
الخلالص النقي المطهر من شوائب الشرك والوثنية » .

٣ - محمد بن إسماعيل الصناعي :

« صاحب : سـيل السـلام » بعد أن بلغته دعوة الشيخ محمد بن

عبد الوهاب أثني عليه بقصيدة رائعة جاء فيها :

سلامي على نجد ومن حل في نجد وإن كان تسليمي على البعد لا يُحدِّي  
وقد صدرت من سـفح صـنـاعـقـىـ الـحـيـاـ رـبـاهـاـ وـحـيـاـهـاـ بـقـهـقـهـةـ الرـعـدـ

ففي وأسائل عن عالم حل سُوحها  
محمد الهادي لِسْنَةٍ أَمْدَ  
لقد أنكرت كل الطوائف قوله  
وما كل قول بالقبول مقابل  
سوئي ما أتى عن ربنا ورسوله  
وأما أقاويل الرجال فإنها  
وقد جاءت الأخبار عنه بأنه  
وينشر جهراً ما طوى كل جاهل

؟ - قال محمد حامد الفقي :

الوهابية نسبة إلى الإمام المصلح شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب مجدد القرن الثاني عشر ، وهي نسبة على غير القياس العربي والصحيح أن يقال المحمدية ، لأن اسم صاحب هذه الدعوة والقائم بها هو محمد ، لا عبد الوهاب . ثم قال بعد كلام :

وإن الحنابلة متعصبون لمذهب الإمام أحمد في فروعه ككل أتباع المذاهب الأخرى ، فهم لا يدعون ، لا بالقول ، ولا بالكتابة أن الشيخ ابن عبد الوهاب أتى بمذهب جديد ، ولا اخترع على غير ما كان عند السلف الصالح ، وإنما كان عمله وجهده إحياء العمل بالدين الصحيح وإرجاع الناس إلى ما قرره القرآن في

توحيد الالوهية والعبادة لله وحده ذللاً ، وخصوصاً ، ودعاء ، وندراً ، وخلفاً ، وتوكلأ . وطاعة شرائعه . وفي توحيد الأسماء والصفات ، فيؤمن بآياتها كما وردت ، لا يحرف ولا يؤول ، ولا يُشبه ، ولا يُمثل ، على ما ورد في لفظ القرآن العربي المبين ، وما جاء عن الرسول ﷺ ، وما كان عليه الصحابة وتابعوهم والأئمة المهتدون ، من السلف والخلف رضوان الله عليهم في كل ذلك وأن تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله لا يتم على وجهه الصحيح إلاّ بهذا .

٥ - قال د / محمد تقى الدين الهلالي : في كتاب : « محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم ومفترى عليه » : لا يخفى أن الإمام الربانى الأوَّل محمد بن عبد الوهاب قام بدعاوة حنفية جددت عهد الرسول الكريم والأصحاب وأسس دولة ذكرت الناس بدولة الخلفاء الراشدين .

٦ - قال خير الدين الزركلي : في كتابه « الأعلام » : محمد بن عبد الوهاب : زعيم النهضة الدينية الإصلاحية الحديثة في جزيرة العرب . . . انتهج منهج السلف الصالح ودعا إلى التوحيد الخالص ونبذ البدع وتحطيم ما علق بالإسلام من الأوهام .

٧ - قال محمد خليل هراس : في رسالته «الحركة الوهابية» : إن صيانة الشيخ محمد بن عبد الوهاب لكتب الإمام ابن تيمية وإحياءه لها تعتبر مفخرة من مفاخر هذا الشيخ ستظل تذكر له بالعرفان والتقدير ، فإن كتب شيخ الإسلام ورسائله كانت مطمورة تحت ركام الإهمال والنسيان ، لا يسمح لها أهل البدع والإلحاد أن ترى النور ، ولا أن تقوم بدورها الخظير في توجيه العالم الإسلامي نحو الطريق الصحيح .

بل كثيراً ما كانوا يحدرون من قراءتها ويقرنونها بكتب الفلاسفة في جواز الاستنقاء بها .

فلما قامت حركة الإمام محمد بن عبد الوهاب المباركة أخذت تُنْقَب عن تلك الثروة العظيمة التي خلفها شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن قيم الجوزية رحمهما الله تعالى .

ووجد المسؤولون عن هذه الدعوة في إبراز هذه الكنوز بالطبع والنشر .

٨ - محمد عبده : أثني على الشيخ / محمد بن عبد الوهاب فوصفه بالمصلح العظيم ، ويلقي تبعة وقف دعوته على الأتراء . . .

٩ - قال محمد أبو زهرة : في كتاب المذاهب الإسلامية : ظهرت الوهابية في الصحراء العربية نتيجة للإفراط في تقديس الأشخاص والتبرك بهم وطلب القربى من الله بزيارتهم ونتيجة

لكرة البدع التي ليست من الدين وقد سادت هذه البدع في  
المواسم الدينية والأعمال الدنيوية ؛ فجاءت الوهابية لمقاومة كل  
هذا وأحيت مذهب ابن تيمية .

١٠ - عبد العزيز بن باز :

قال هذا الشيخ الجليل في كتاب «الشيخ محمد بن  
عبدالوهاب» : «الحمد لله الذي مَنَّ على عباده في كل زمان فترة  
بإيجاد أئمة هدى يدعون الناس إلى الصراط المستقيم ،  
ويرشدونهم إلى الطريق القويم ويبصرون بكتاب الله أهل  
العمى . ويصبرون منهم على الأذى ينفون عن كتاب الله وسنة  
رسوله ﷺ إنتحال المبطلين وتأويل الجاهلين وتحريف الغالين ،  
يشرحون لهم حقيقة الدين ، ويكشفون لهم الشبه بواسطات  
البراهين ، وكان من جملة هؤلاء الأئمة المهتمين والمصلحين  
الإمام العلامة والجبر الفهامة الشيخ محمد بن عبد الوهاب طيب  
الله ثراه وأكرم في الجنة مثواه . . . استمر في الدعوة ودرس العلوم  
الشرعية وشجع على الجهاد بأنواعه وألف المؤلفات النافعة  
والرسائل المفيدة في بيان العقيدة الصحيحة ورد ما يخالفها بأنواع  
الأدلة والبراهين حتى ظهر دين الله وانتصر حزب الرحمن وذل  
حزب الشيطان ، وانتصرت العقيدة السلفية في الجزيرة العربية  
وما حوالها .

١١ - قال أبو السمح عبد الظاهر المصري «إمام المسجد الحرام سابقاً»  
يمدح الشيخ محمد بن عبد الوهاب :

حَبِّ الْأَنَامِ الْعَالَمِ الرَّبَّانِيِّ  
مَنْ شَنَ غَارَتِهِ عَلَى الْأَوْثَانِ  
يُدْعُوا إِلَى الْإِسْلَامِ وَالْإِيمَانِ  
فَنَالَ فِي ظَلَلِ مِنَ الْعِرْفَانِ  
وَأَقَامَهُ بِالسِّيفِ وَالْبَرْهَانِ  
تُرُوَى لَنَا عَنْ سِيدِ الْأَكْوَانِ  
وَأَذَاقَهُمْ فِي الْحَرْبِ كُلَّ هُوَانِ  
دُرْسَتْ مَعَالِمَهُ مِنَ الْأَذْهَانِ

أَسْفَى عَلَى الشَّيْخِ الْإِمامِ مُحَمَّدِ  
عَلَمَ الْهَدَى بِحَرْنَدَى مُفْنِي الْعَدَا  
مَنْ قَامَ فِي نَجْدٍ مَقَامَ نَبُوَةِ  
حَتَّى غَدَتْ نَجْدٌ كَرْوَضَ مُزْهَرٍ  
أَحْيَا لَنَا الدِّينَ الْحَنِيفَ كَمَا أَتَى  
بِرَهَانَهُ الْقُرْآنَ وَالسُّنْنَ الَّتِي  
كَمْ حَارَبَ الشَّرَكَ الْخَبِيثَ وَأَهْلَهُ  
وَأَبَانَ تَوْحِيدَ الْعِبَادَةِ بَعْدَمَا

١٢ - قال عباس محمود العقاد في كتابه «الإسلام في القرن العشرين» :  
«وَظَاهِرَةٌ مِنْ سِيرَةِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ أَنَّهُ لَقِيَ فِي رِسَالَتِهِ عَنْتَأَ  
فَاشْتَدَ كَمَا يَشْتَدُ مَنْ يَدْعُو غَيْرَ سَمِيعٍ ؛ وَمِنْ الْعَنْتِ إِطْبَاقُ النَّاسِ  
عَلَى الْجَهَلِ وَالتَّوْسِلِ بِمَا لَا يَضُرُّ وَلَا يَنْفَعُ . . . وَقَدْ عَبَرَ عَلَى الْبَادِيَةِ  
زَمَانٌ يَتَكَلَّمُونَ فِيهِ عَلَى التَّعَاوِيذِ وَالتَّهَائِمِ وَأَضَالِيلِ الْمَشْعُوذِينَ  
وَالْمَنْجَمِينَ وَيَدْعَوْنَ السَّعْيَ مِنْ وَجْهِهِ تَوْسِلاً بِأَبْاطِيلِ السَّحْرَةِ  
وَالدَّجَالِينَ حَتَّى فِي الْاسْتِسْقاءِ وَدُفْعِ الْوَبَاءِ ، فَكَانَ حَقًا عَلَى  
الدُّعَاءِ أَنْ يَصْرُفَهُمْ عَنْ هَذِهِ الْجَهَالَةِ ، وَكَانَ مِنْ أَثْرِ الدُّعَوةِ  
الْوَهَابِيَّةِ أَنَّهَا صَرَفَتْهُمْ عَنِ الْأَوْلَانِ الْبَدْعِ وَالْخَرَافَاتِ .

١٣ - قال علي الطنطاوي في كتابه :

«الشيخ محمد بن عبدالوهاب» :

«... نشأ محمد بن عبدالوهاب - رحمه الله تعالى - فرأى شمس الله له الخير فقدر له أن يكون أحد الذين أخبر الرسول أنهم يبعثون ليجددوا لهذه الأمة دينها ، بل لقد كان أحق بهذا الوصف من كل من وصف به في تاريخنا . فقد حرق على يديه عودة نجد إلى التوحيد الصحيح ، والدين الحق ...» .

١٤ - قال د/ وهب الزحيلي :

«جهر ابن عبدالوهاب بدعوته سنة ١١٤٣هـ / ١٧٣٠ م فأمر بالمعروف ونهى عن المنكر ، فكانت دعوته الشعلة الأولى للبيضة الحديثة في العالم الإسلامي كله ؛ وقد وجه اهتمامه لمسألة التوحيد التي هي عماد الإسلام والتي دخلها الفساد لدى كثير من الناس» .

١٥ - قال مناع خليلقطان :

بعد أن ذكر سوء الحالة الدينية والسياسية في نجد قال : «ومض في الأفق بريقُ الأمل ، وأراد الله أن يُزكي الغمَّة ويُعيد للأمة صفاء عقيدتها ، وينخلصها من أوضار الشرك والجهالة ، ويُبدد غيوم اليأس والقنوط فارتفع صوت يُردد كلمة التوحيد التي بعث بها الرسُّل «لا إله إلا الله» ... يحيى في النفوس العقيدة

الخالصة . . . ويدعوها إلى نبذ البدع والخرافات ، ويستقي لها من نبع الإسلام الصافي ومورده العذب القرآن والسنة ، وما كان عليه السلف .

كان هذا الصوت صوت الشيخ محمد بن عبد الوهاب الذي تجاوיבت أصداوه في ربوع نجد وفي ديار الإسلام» .

#### ١٦ - محمد ناصر الدين الألباني :

قال هذا المحدث الكبير ردًا على المحتججين بالحديث التالي على ذم الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب : «عن عبد الله بن عمر رضي الله عنها قال : صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْفَجْرَ ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى الْقَوْمِ فَقَالَ : (اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي مَدِينَتِنَا، وَبَارِكْ لَنَا فِي مَدْنَا وَصَاعِنَا، اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي حَرَمَنَا، وَبَارِكْ لَنَا فِي شَامَنَا)» فقال رجل : وفي العراق ؟ فسكت ، ثم أعاد ، فقال الرجل : وفي عراقنا فسكت . ثم قال : «(اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي مَدِينَتِنَا . . .)» ثم ذكر الحديث وقال : حديث صحيح ثم قال : وما سبق ندرك مبلغ الحقد الدفين والبغض الحقير والافتراء الأثيم الذي يُكْنِه جماعةسوء لهذا الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب - يرحمه الله تعالى - وأجزل ثوابه الذي أخرج الناس من ظلمات الشرك إلى نور التوحيد الخالص وقد اعتبروا ذلك من الفتن ، ونسجوا حوله الأكاذيب والإشاعات المغرضة ، ليصرفوا الناس

عن هذه الدعوة .

وفي كلام بعض العلماء ما يُبين حال كثير من هذه الأمة قبل الدعوة من الشرك القبيح فمن ذلك قول عالم صنعاء محمد بن إسماعيل الصنعاني في قصيدة : ( ذُكر منها سابقاً ) .



## **أقوال المستشرقين**

**١ - دائرة المعارف البريطانية :**

الوهابية اسم لحركة التطهير في الإسلام ؟ والوهابيون يتبعون تعاليم الرسول وحده (القرآن والسنة) وهملوا كل ما سواها ، وأعداء الوهابية هم أعداء الإسلام الصحيح .

**٢ - قال كبير المستشرقين «جولدسيهر» :**

«إذا أردنا البحث في علاقة الإسلام السُّنِّي بالحركة الوهابية نجد أنه مما يسترعي انتباها خاصّة من وجهة النظر الخاصة بالتاريخ الديني الحقيقة الآتية :

يجب على من ينصب نفسه للحكم على الحوادث الإسلامية أن يعتبر الوهابيين أنصاراً للديانة الإسلامية على الصورة التي وضعها النبي، فغاية الوهابية هي إعادة الإسلام كما كان .

**٣ - وقال الكاتب الإنكليزي «برانجس» :**

«لقد أشاع أعداء هذا الرجل العظيم وأتباعه بأنهم كفار ، إلا أن الحقيقة أنهم مُتبعون تماماً للكتاب والسنة وحركتهم حركة تطهير خالصة في الإسلام . كما أشاع هؤلاء الأعداء أنهم نَهَا الناس عن زيارة المدينة ، وهذا ليس بصحيح فإنهم نَهَاهم فقط عن ارتكاب الأعمال الشركية عند الروضة المطهرة ، كما نَهَا عنها عند

قبور الأولياء الآخرين» .

٤ - قال المستشرق الفرنسي «هنري لاوست» :

«إن السلفية لقبت على الحركة الوهابية لأنها أرادت إعادة الإسلام إلى صفائح الأول في عهد السلف الصالح . إن هذه الحركة السلفية تتميز عن غيرها بأن نظرياتها أدنى إلى العقل وأنها تفتح باب الاجتهاد وتكافح الخرافات والغلو في الدين وتحجّه في التوفيق بين الدين وبين مطالب العصر» .



## عقيدة المسلم

فَإِنْ كَانَ تَابِعُ أَهْمَدَ مُتَوَهِّبًا  
 أَنْفِي الشَّرِيكَ عَنِ الْإِلَهِ فَلِيَسْ لِي  
 لَا قَبْةُ تُرْجِى وَلَا وَئِنْ وَلَا  
 كَلا وَلَا حَجَرٌ ، وَلَا شَجَرٌ وَلَا  
 أَيْضًا وَلَسْتُ مُعْلِقًا لِتَمِيمَةَ (٢)  
 لِرجَاءِ نَفْعٍ ، أَوْ لِدَفْعٍ بَلِيهَ  
 وَالابْتِدَاعُ وَكُلُّ أَمْرٍ مُحَدَّثٌ  
 أَرْجُو بَأْنِي لَا أَقْارِبُهُ وَلَا  
 وَأَعُوذُ مِنْ جَهَمَيَةَ (٣) عَنْهَا عَتَّ  
 وَالْاسْتَوَاءَ (٤) إِنْ حَسِبَيْ قَدْوَةَ  
 الشَّافِعِيِّ وَمَالِكِ وَأَبِي حَنِيفَةَ  
 وَبَعْصُرَنَا مَنْ جَاءَ مُعْتَدِدًا بِهِ  
 جَاءَ الْحَدِيثُ بِغُرْبَةِ الإِسْلَامِ فَلَدَّ

فَةَ وَابْنَ حَنْبَلَ التَّقِيِّ الْأَوَّابَ  
 صَاحَبُوا عَلَيْهِ مُحَمَّدٌ وَهَابِي  
 يَبِيكِ الْمُحِبُّ لِغُرْبَةِ الْأَحْبَابِ

رَبُّ سُوَى الْمُتَفَرِّدِ الْوَهَابِ  
 قَبْرُ لَهُ سَبَبٌ مِنَ الْأَسْبَابِ  
 عَيْنٌ (١) وَلَا نُصْبٌ مِنَ الْأَنْصَابِ  
 أَوْ حَلْقَةٌ ، أَوْ وَدْعَةٌ أَوْ نَابٌ  
 اللَّهُ يَنْفَعُنِي ، وَيَدْفَعُ مَا بِي  
 فِي الدِّينِ يُنْكِرُهُ أُولُو الْأَلْبَابِ  
 أَرْضَاهُ دِينًا ، وَهُوَ غَيْرُ صَوابٍ  
 بِخَلْفِ كُلِّ مُؤْوَلٍ مُرْتَابٍ  
 فِيهِ مَقَالٌ السَّادَةُ الْأَنْجَابِ

فَإِنَّا مُقِرُّ بْنَيْنِي وَهَابِي  
 قَبْرُ لَهُ سَبَبٌ مِنَ الْأَسْبَابِ  
 عَيْنٌ (١) وَلَا نُصْبٌ مِنَ الْأَنْصَابِ  
 أَوْ حَلْقَةٌ ، أَوْ وَدْعَةٌ أَوْ نَابٌ  
 اللَّهُ يَنْفَعُنِي ، وَيَدْفَعُ مَا بِي  
 فِي الدِّينِ يُنْكِرُهُ أُولُو الْأَلْبَابِ  
 أَرْضَاهُ دِينًا ، وَهُوَ غَيْرُ صَوابٍ  
 بِخَلْفِ كُلِّ مُؤْوَلٍ مُرْتَابٍ  
 فِيهِ مَقَالٌ السَّادَةُ الْأَنْجَابِ

(١) عَيْنٌ مَا يَعْتَسِلُونَ بِهَا لِلتَّبَرُّكِ وَالشَّفَاءِ .

(٢) التَّمِيمَةُ : الْخَرْزَةُ وَنَحْوُهَا وَتَوْضِعُ لِلْحَمَاءِ مِنَ الْعَيْنِ .

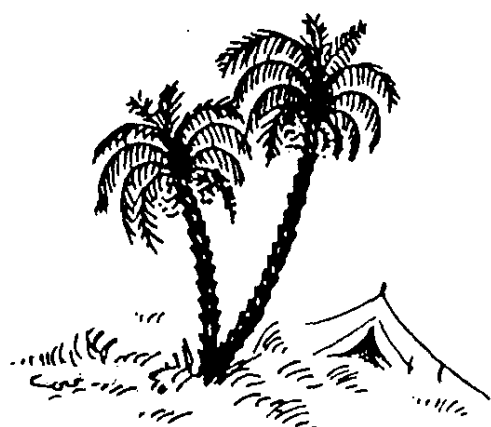
(٣) الْجَهَمَيَةُ : فَرْقَةُ ضَالَّةٍ تُنْكِرُ أَنَّ اللَّهَ فِي السَّمَاءِ ، وَتَقُولُ إِنَّ اللَّهَ فِي كُلِّ مَكَانٍ .

(٤) الْاسْتَوَاءُ : هُوَ الْعُلوُّ وَالْأَرْتَفَاعُ كَمَا فَسَرَهُ التَّابِعِيُّ مُجَاهِدٌ فِي الْبَخَارِيِّ .

مِنْ شَرِّ كُلِّ مُعَانِدٍ سَبَاب  
 مُتَمَسِّكِينَ بِسُنْنَةِ وَكِتَابٍ  
 وَهُمْ إِلَى الْوَحْيَيْنِ خَيْرٌ مَآبٌ  
 غُرْبَاءُ بَيْنَ الْأَهْلِ وَالْأَصْحَابِ  
 وَمَشَوْا عَلَى مِنْهاجِهِمْ بِصَوَابٍ  
 عَنْهُمْ فَقْلَنَا لِيُسَذَا بِعُجَابٍ  
 إِذْ لَقَبُوهُ بِسَاحِرٍ كَذَابٍ  
 فِيهِ وَمَكْرُمَةٌ ، وَصِدْقٌ جَوابٌ  
 وَعَلَى جَمِيعِ الْآلِ وَالْأَصْحَابِ

فَاللَّهُ يَحْمِنَا ، وَيَحْفَظُ دِينَنَا  
 وَيُؤْيِدُ الدِّينَ الْخَنِيفَ بِعَصْبَةٍ  
 لَا يَأْخُذُونَ بِرَأْيِهِمْ وَقِيَاسَهُمْ  
 قَدْ أَخْبَرَ الْمُخْتَارَ عَنْهُمْ أَنَّهُمْ  
 سَلَكُوا طَرِيقَ السَّالِكِينَ إِلَى الْهُدَى  
 مِنْ أَجْلِ ذَا أَهْلِ الْغُلُوْبِ تَنَافَرُوا  
 نَفَرَ الَّذِينَ دَعَاهُمْ خَيْرُ الْوَرَى  
 مَعَ عِلْمِهِمْ بِأَمَانَةٍ وَدِيَانَةٍ  
 صَلَى عَلَيْهِ اللَّهُ مَا هَبَ الصَّبَا

الشيخ مُلا عمران



## محتويات الكتاب

| الصفحة | الموضوع                 |
|--------|-------------------------|
| ٤      | ما معنى وهابي ؟         |
| ٧      | محمد بن عبد الوهاب      |
| ١١     | معركة التوحيد والشرك    |
| ١٤     | مناقشة مع الشيخ الصوفي  |
| ١٨     | موقف المشايخ من التوحيد |
| ٢٤     | التعليق على كتاب الخطيب |
| ٢٦     | الدعوة المحمدية         |
| ٢٨     | الخلاف بين الصحابة      |
| ٢٩     | أسماء الله توثيقية      |
| ٣٠     | هل يكفي توحيد ربوبية ؟  |
| ٣٢     | التناقض في كتاب الخطيب  |
| ٣٦     | الدعوة لا تکفر المسلمين |
| ٣٨     | الثبتُ واجب             |
| ٤٠     | هدم معالم الشرك         |
| ٤٣     | الدين يُنكر البدع       |
| ٤٧     | الاستعانة بالجائزة      |
| ٤٩     | رد الاتهام بالتكفير     |

| الصفحة | الموضوع                                       |
|--------|-----------------------------------------------|
| ٥١     | الدعوة لا تقوم على العنف                      |
| ٥٥     | الرد على أبي زهرة                             |
| ٥٧     | الافتراء على الدعوة                           |
| ٦٢     | من فضائل الدعوة                               |
| ٦٥     | اتهامات مردودة                                |
| ٦٩     | الجهل بالوثنية                                |
| ٧٢     | مناقشة حول الوهابية                           |
| ٧٤     | معتقد السلفية                                 |
| ٧٨     | ردود على أباطيل                               |
| ٨٠     | الجذور الفكرية والعقائدية                     |
| ٨٠     | الانتشار ومواقع النفوذ                        |
| ٨١     | مؤلفات الشيخ / محمد بن عبد الوهاب             |
| ٨٢     | محمد بن عبد الوهاب في مرآة علماء الشرق والغرب |
| ٩١     | أقوال المستشرقين                              |
| ٩٣     | عقيدة المسلم                                  |
| ٩٥     | محتويات الكتاب                                |

رَفِعُ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْجَنْوِيُّ  
أَسْلَمَ اللَّهُ الْفَرْوَانَ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

**[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)**

رَقْعَةُ

جِبْلُ الْمَحْمَدِ لِلْجَنْحَرِيِّ  
الْسِّنَنُ لِابْنِ الْفَزُوقِ كَسَّرَ  
[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

## هذا الكتاب

- ١- يَتَحَدَّثُ فِيهِ الْمُؤْلِفُ عَنْ دُعَوَةِ الشَّيْخِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ  
فِي بَلْدَهُ خَاصَّةً ، وَفِي بَلَادِ الْمُسْلِمِينَ عَامَةً .
- ٢- لَقَدْ قَامَ الشَّيْخُ يَرْحَمُهُ اللَّهُ بِالدُّعْوَةِ إِلَى التَّوْحِيدِ ، وَهُوَ إِفْرَادٌ  
لِلَّهِ فِي الْعِبَادَةِ الَّتِي خَلَقَ اللَّهُ الْعَالَمَ لِأَجْلِهَا : قَالَ اللَّهُ تَعَالَى :  
**﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا وَالْإِنْسَا إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾** « الْذَّارِيَاتُ »  
وَمِنَ الْعِبَادَةِ الدُّعَاءُ ، لِقَوْلِ الرَّسُولِ ﷺ : **( الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ )**  
فَكَمَا أَنَّ الصَّلَاةَ عِبَادَةٌ لَا تَجُوزُ لِغَيْرِ اللَّهِ ، فَكَذَلِكَ الدُّعَاءُ لَا  
يُطَلَّبُ إِلَّا مِنَ اللَّهِ .
- ٣- لَقَدْ رَأَى الشَّيْخُ مُعَارِضَةً فِي دُعَوَتِهِ ، وَلَا غَرَابةً إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ  
جَمِيعًا وَعَلَى رَأْسِهِمْ مُحَمَّدٌ ﷺ رَأَوا مُعَارِضَةً مِنْ أَقْوَامِهِمْ  
حِينَما دَعَوْهُمْ إِلَى التَّوْحِيدِ ، وَمِنْهُ الدُّعَاءُ وَالْاسْتِعَانَةُ :  
عَمَلاً بِقَوْلِهِ تَعَالَى : **﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾** « الْفَاتِحَةُ »  
وَقَدْ أَشَارَ الْقُرْآنُ إِلَى قَوْلِ الْكُفَّارِ عَنِ الرَّسُولِ : **﴿ كَذَلِكَ مَا**  
**أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ ﴾**
- ٤- لَقَدْ كَتَبَ الْمُعَارِضُونَ الْمُنْصَفُونَ مِنَ الْعُلَمَاءِ عَنِ الشَّيْخِ وَعَنِ  
دُعَوَتِهِ مَا فِيهِ الْكَفَايَةُ ، وَمِنْ أَرَادَ الْمُزِيدَ فَلِيَقْرَأُ الْكِتَابَ لِيَجِدَ  
أَقْوَالَ الْمُعَارِضِينَ وَالْمُنْصَفِينَ .

